
1° Jornada de
Estudos Africanos

ANAIS DO EVENTO

Florianópolis, 26, 27 e 28 de maio de 2025.

UNIVERSIDADE DO ESTADO DE SANTA CATARINA
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E DA EDUCAÇÃO - FAED

LABORATÓRIO AYA - ESTUDOS PÓS-COLONIAIS E
DECOLONIAIS











 

5 
 

APRESENTAÇÃO 

A I Jornada de Estudos Africanos foi fruto da articulação coletiva do Grupo de Pesquisa Áfricas 
e suas Diásporas, coordenado pela professora Cláudia Mortari e integrado por seus orientandos e 
orientandas, membros do Aya Laboratório de Estudos Pós-Coloniais e Decoloniais, além de 
pesquisadores associados interessados na temática. O evento realizou-se nos dias 26, 27 e 28 de maio 
de 2025, no espaço da FAED (Centro de Ciências Humanas e da Educação) da UDESC (Universidade do 
Estado de Santa Catarina). 

Nosso propósito ia além da concepção de um evento de História que abordasse a História da 
África e a História afro-brasileira. Almejávamos construir um espaço transdisciplinar, reunindo 
pessoas em diferentes etapas de formação, cujas pesquisas e estudos se inserissem no campo dos 
Estudos Africanos e Afro-diaspóricos e, acima de tudo, estivessem alinhados a perspectivas de uma 
decolonialidade combativa e comprometidas com a luta antirracista. 

A Jornada começou um dia após a celebração do Dia Internacional da África, em 25 de maio. 
Esta data rememora a criação da Organização da Unidade Africana em 1963 — predecessora da atual 
União Africana —, em uma conferência realizada na Etiópia que reuniu 30 Estados africanos já 
independentes, os quais se propuseram a atuar conjuntamente no processo de emancipação política 
dos demais países do continente. Portanto, o 25 de maio não é uma mera efeméride; é um marco do 
maior evento de união e resistência pan-africana do século XX, simbolizando a luta coletiva pela 
liberdade, soberania e autodeterminação dos povos africanos. Foi nesse espírito de reflexão e 
celebração que a nossa Jornada se propôs não apenas a rememorar essa trajetória, mas a aprofundar 
o diálogo sobre os legados, os desafios e as perspectivas das Áfricas e suas diásporas. Afinal, estudar 
a África implica reconhecer sua centralidade na construção de saberes, culturas e movimentos que 
transformaram o mundo — tema que orientou todas as discussões ao longo do evento. 

A relevância do encontro promovido residiu justamente em sua proposta de se constituir 
como um espaço de diálogo, troca e aprendizagem, mas, principalmente, de fortalecimento e 
estímulo. Buscávamos que estudantes se engajassem em pesquisas nesses campos; que 
pesquisadores já atuantes na área não se sentissem solitários; que todos pudessem conhecer 
professores, pesquisadores e estudantes que atuam nessas frentes; e, ainda, que tomassem contato 
com as produções de homens e mulheres que nos antecederam, abrindo caminhos para a 
consolidação dos Estudos Africanos e Afro-diaspóricos no sul do Brasil. 

Cientes de que os campos em questão possuem suas especificidades — as quais devem ser 
respeitadas —, organizamos o evento em painéis temáticos. Esses espaços, coordenados por 
parceiros e parceiras do laboratório, permitiram que os diálogos ocorressem de maneira mais efetiva, 
com a participação ativa das pessoas inscritas. Os painéis foram divididos nos seguintes eixos: 

●  Diferentes fontes para pesquisa em História da África: reuniu os pesquisadores dedicados aos 
estudos da história do continente africano, suas populações, culturas e formações sociais, por 
meio de diferentes aportes teóricos, fontes e metodologias. 

●  África e suas conexões com a diáspora: congregou os trabalhos que pensam a conexão afro-
atlântica e a história afro-brasileira. Este foi o painel que recebeu o maior número de 
inscrições, evidenciando a importância de eventos com um olhar específico para essa 
temática. 



 

6 
 

●  Ensino de História da África e a Lei 10.639/2003: propôs-se a estabelecer o diálogo com 
educadores e educadoras, bem como com todos que estão pensando a educação e 
produzindo pesquisas e materiais a partir dos marcos legais que instituíram a obrigatoriedade 
do ensino da história e cultura africana e afro-brasileira. 

Os Anais deste evento, consubstanciados neste caderno, são compostos pelos textos 
completos dos participantes que apresentaram seus trabalhos em um dos eixos temáticos. A 
variedade de temas e abordagens, de responsabilidade de cada autor e autora, evidencia a pluralidade 
de ideias que circularam durante os três dias de evento e os ricos debates que daí resultaram. 

Por fim, como se pode observar nas imagens desta publicação, a identidade visual desta 
primeira edição da Jornada inspirou-se na produção artística e intelectual de Malangatana Valente 
Ngwenya. Nascido em Moçambique em 1936 e falecido em 2011, Malangatana se consolidou ao longo 
do século XX não apenas como artista, mas também como um importante artivista. Produziu diversas 
obras no campo das artes visuais e da literatura, foi cantor, ator, dançarino e teve atuação destacada 
na luta anticolonial moçambicana frente ao domínio português. 

Agradecemos imensamente a todos e todas que não apenas tornaram possível a realização 
deste evento, como também atuaram em diversas frentes para que ele fosse um sucesso e se 
consolidasse como um dos mais importantes eventos acadêmicos do Centro de Ciências Humanas e 
da Educação da UDESC. Este caderno é o testemunho concreto desse esforço coletivo. 

Boa leitura! 

Tathiana Cassiano 

 

  



 

7 
 

 

“ENTRE O MEDO DE NÃO SER RECONHECIDO E O DE NÃO RECONHECER”: O DOCUMENTÁRIO 
DAHOMEY COMO FONTE HISTÓRICA PARA O ESTUDO REPATRIAÇÃO DE OBJETOS AFRICANOS 

Luiza Gonzaga Campos Bataline 

 1. INTRODUÇÃO 

“9 de novembro  

26 tesouros reais do reino de Dahomey estão prestes a deixar Paris, retornando à sua terra de 
origem, a atual República do Benin... 
Esses artefatos estão entre os milhares saqueados pelas tropas coloniais francesas durante a invasão 
de 1892. 
Para eles, 130 anos de cativeiro estão chegando ao fim”. 

 

Trabalhar com objetos de cultura material africana ignorando o contexto de violência colonial 
que atravessa o continente e suas populações é insustentável. Durante o processo de escrita deste 
trabalho tive que buscar diversas denominações para a definição do ato de apropriação indevida de 
algo alheio. Me deparei com palavras como roubo, butim, espoliação, pilhagem e, de fato, todas elas 
podem ser utilizadas para delimitar a desapropriação descabida de alguma coisa. Apesar disso, 
nenhuma delas atende pontualmente à necessidade de indicar que esse algo estava preso e 
impossibilitado de retornar ao seu local de origem.  A ação colonial europeia criou inúmeros 
testemunhos das violências políticas, materiais e psicológicas cometidas desde o fim do século XIX, e 
parte dessas testemunhas encontram-se ainda hoje sequestradas em instituições museológicas e em 
coleções particulares do norte global (Grosfoguel, 2008). Grande parte da cultura material saqueada 
foi retirada de seu local de pertencimento durante as invasões coloniais. Essas expedições se 
transformaram em um processo sistemático de exploração de objetos com o intuito de “colecionar 
para conhecer”. Assim, os movimentos de confisco, de descaracterização e o posicionamento violento 
da cultura material enquanto arte em espaços oficiais foram responsáveis por integrar esses objetos 
a narrativas museológicas, baseadas em pressupostos raciais e evolucionistas que, por sua vez, 
estavam interessadas em servir como ferramenta de manutenção da violência colonial e de 
dispositivos da colonialidade (Santos et al., 2019; Grosfoguel, 2008). 
 O curta documentário You Hide Me lançado em 1970, produzido e dirigido pelo cineasta 
ganense Nii Kwate Owoo (1944), escancara as lacunas geradas pelo roubo da produção intelectual e 
material de diversas sociedades africanas. O filme tensiona os parâmetros do debate sobre o 
colonialismo e patrimônio cultural africano, anteriormente delimitados pela produção francesa de 
1953, dirigida por Alain Resnais (1922 - 2014) e Chris Marker (1921 - 2012), As estátuas também 
morrem. Além de criticar o colonialismo francês, You Hide Me aponta para as demandas das 
populações africanas em relação ao acesso ao seu patrimônio cultural, destacando a posição dos 
museus enquanto instituições a serviço da colonização no continente. Ambos os filmes passaram por 
retaliação e tiveram a reprodução impedida em diversos países da Europa (Goni; Owo, 2023; Santos 
et al., 2019). 

Dahomey, documentário idealizado, dirigido e produzido pela cineasta franco-senegalesa 
Mati Diop, apresenta o retorno de 26 objetos da cultura material do antigo Daomé a seu território de 
origem, a atual República do Benin. O filme, lançado em 2024 por meio de uma coprodução entre o 



 

8 
 

Benin, o Senegal e a França, foi recebido com a premiação mais alta do Festival internacional de filmes 
de Berlim, o Urso de Ouro. Além disso, recebeu premiações nos festivais Internacionais de Toronto, 
San Sebastián e Indiewire. As discussões em torno das demandas de retorno de peças do antigo 
Dahomey à República do Benin se dão a partir dos anos 1968 através da criação de leis para a proteção 
de bens culturais, voltadas para a organização e gestão do recente estado nacional de seu próprio 
patrimônio. O primeiro pedido de restituição feito à França ocorreu no ano de 2016 e foi 
pontualmente rejeitado pelo governo de François Hollande. A diretora idealizou o documentário 
durante a produção do filme “Atlantics” (2019), período em que Emmanuel Macron abriu os diálogos 
sobre a devolução de peças roubadas pelo exército colonial francês a seus territórios de origem.  
 Enquanto uma produção audiovisual, o filme documentário está inserido no debate histórico 
em torno do contexto de trajetória de inúmeros objetos de cultura material do oeste africano. A 
produção utiliza de ferramentas sensoriais para dialogar com as formas de sentir e refletir sobre o 
tema debatido através da figura de seu personagem principal. O documentário é narrado quase que 
inteiramente por Ghézo, manifestação viva de um ancestral que liderou o antigo Dahomey entre os 
anos 1818 a 1858 (Lopes, Macedo, 2022). Levando em conta as demandas da produção de um cinema 
africano, o filme possibilita diferentes perspectivas de análise do debate, que podem ser vistas através 
do entrelaçamento indissociável da espiritualidade, da materialidade e das temporalidades com o 
contexto histórico, político e social do cenário exibido (Rosenstone, 2010; Thiong’o, 2007).  
 A produção do seguinte texto parte da intenção de aprofundamento em debates relacionados à 
cultura material do oeste africano. O primeiro contato com objetos de cultura material do continente 
ocorreu a partir da disciplina de África I. O professor Ms. Fábio Amorim Vieira (UDESC), propôs a 
análise da placa em alto relevo “Warrior and Attendants”, objeto produzido através da técnica da cera 
perdida entre os séculos XVI-XVII pelos Igbesanmwan1, no Antigo Benin. Debates coletivos e encontros 
dos grupos de estudo do laboratório e do Grupo de Estudo África e suas Diásporas, realizados no 
âmbito do Laboratório de Estudos Pós-coloniais e Decoloniais AYA (FAED/UDESC), me direcionaram 
aos eixos suleadores teórico-prático dos estudos pós-coloniais e decoloniais. Inquietações geradas 
pelo contato virtual com peças presas em instituições do norte global me direcionaram a buscar 
discussões em torno dos pedidos e processos de restituição e patrimonialização de objetos roubados. 
Com a orientação do professor Dr. Filipe Noé da Silva (UDESC), busco contribuir para as reflexões em 
torno da temática do patrimônio cultural e da cultura material do oeste africano, em diálogo com o 
filme-documentário Dahomey, investigando suas latentes relações com o colonialismo e colonialidade 
(Santos et al., 2019; Grosfoguel, 2008).  
 

1.1  OBJETIVOS 

 O seguinte texto busca apresentar uma análise do documentário Dahomey (2024) com o intuito de 
discutir as relações de colonialismo e colonialidade impostos sobre objetos que compõem a cultura 
material da sociedade africana do Dahomey pelo colonizador europeu.  A partir da análise do filme, 
pretendo destacar a qualidade do documentário enquanto fonte histórica diante das discussões sobre 
processos de repatriação de cultura material antiga a seus locais e populações de pertencimento. 
Procuro através da análise e do diálogo com o personagem “Guêzo”, debater a posição das 
instituições museais diante de seus papéis na manutenção da violência colonial e de dispositivos da 
colonialidade. Além disso, procuro identificar as possibilidades de diálogo entre as “alma-objeto” 
documentadas e o conceito de patrimônios em diáspora através do entendimento do personagem 

                                                           
1
 Os Igbesanmwan, são definidos por Vanicleia Santos (2024) enquanto uma corporação de artistas composta pelos mais experientes escultores 

estabelecidos por Euware, Obá do Antigo Benin durante os anos 1440 a 1473. Os escultores eram escolhidos pela corte para que fossem encomendadas de 

peças de marfim para as mais diversas funções, dentre as peças se encontram colheres, garfos, saleiros e trombetas produzidas para o uso no palácio e 

para exportação. 



 

9 
 

principal enquanto um objeto vivo que teve sua trajetória marcada por violências geradas pelo 
processo de desterritorialização. 

1.2   JUSTIFICATIVA 

A produção do seguinte texto se justifica diante da possibilidade de diálogo entre a ementa 
do simpósio temático “Diferentes fontes para a pesquisa em História da África” e a proposta de 
posicionamento do filme documentário Dahomey enquanto fonte histórica. O debate que busco 
desenvolver a respeito do documentário se fundamenta na compreensão da produção artística 
enquanto um exercício prático de produção epistêmica, politicamente situada, em relação ao 
processo de repatriação de objetos vivos violados pela ação do colonialismo no continente africano. 
Tal posição vai ao encontro da proposta da 1° Jornada de Estudos Africanos, tendo em vista que a 
primeira edição do evento tem como inspiração a produção artística e intelectual de Malangatana 
Valente Ngwenya, artivista reconhecido por sua ação e posicionamento político diante da luta 
anticolonial moçambicana através de suas produções nos campos das artes visuais e da literatura. A 
comunicação oral e a produção deste trabalho se amparam na observação da relação entre a cultura 
material roubada, sua trajetória e processos de patrimonialização e o processo poético e imaginativo, 
politicamente situado, da produção do documentário. Nesse sentido, produzo esse texto na 
expectativa de contribuir com reflexões teórico-práticas e metodológicas que busquem trabalhar com 
e a partir das demandas, dinamismos e contradições endógenas ao continente africano, favorecendo 
assim, a construção de uma História da África a partir de seus próprios pressupostos.   

                 1.2.1 Estruturação do texto 

A estrutura deste trabalho se apresenta dividida em cinco tópicos principais, sendo o primeiro 
tópico a introdução do texto. em seguida, o segundo tópico se trata de uma revisão da fundamentação 
teórica, em sequência o terceiro tópico traz a base metodológica instrumentalizada para a análise do 
documentário Dahomey. O quarto tópico  trata do espaço de discussão e desenvolvimento do 
trabalho, onde irei abordar o posicionamento do filme enquanto fonte histórica para o debate sobre 
os processos de roubo, restituição e repatriação. O quinto tópico está direcionado às considerações 
finais do debate sobre patrimônio e cultura material a partir da análise do curta-documentário.  

2. REVISÃO DE LITERATURA OU FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

Terei como aporte teórico para este trabalho o diálogo com autores como Romuald Tchibozo, 
Vanicleia Santos, Márcia Chuva e Françoise Verger que estão em contextos de produção ligados às 
áreas do patrimônio histórico e cultural, do debate em torno da cultura material e História da arte. 
No diálogo com Romuald Tchibozo (2023) busco tecer o debate sobre a restituição dos bens culturais 
do Benin, a partir de demandas e questionamentos do contexto de produção da universidade de 
Abomey-Calavi, onde também são gravados trechos de diálogo entre estudantes no documentário. 
Acerca do debate sobre patrimônio e cultura material, o diálogo com Márcia Chuva se faz fundamental 
diante do trabalho com conceito de patrimônios em diáspora, que delimita a ideia de diáspora de 
coisas/objetos a partir da reflexão sobre a retirada violenta do seu contexto de pertencimento. O 
contato com a proposta da construção de uma história social do objeto demarcada por Vanicleia 
Santos, permite a análise da trajetória de objetos marcados pela desterritorialização forçada, assim, 
dando visibilidade aos sentidos e narrativas atribuídos em diferentes contextos e espaços nos quais 
esses objetos são posicionados. Já o diálogo com Françoise Verger auxilia na compreensão das 
instituições museológicas, tendo em vista o conceito de Museu Universal, que diz respeito ao local 
único de encenação da vitória do Estado-nação. O museu é entendido aqui enquanto um dispositivo 
de manutenção da violência colonial e de perpetuação da colonialidade, inseparável da demanda de 
restituição e repatriação, visto que sua universalidade se originou no roubo. 



 

10 
 

 3. METODOLOGIA  

Toda a reflexão realizada para que chegasse a produzir esse trabalho parte da leitura da 
introdução geral da coletânea História Geral da África, na qual o pesquisador Joseph Ki-zerbo, define 
princípios para a produção de uma História da África. Assim, procuro trabalhar a partir das demandas 
de uma produção de conhecimento transdisciplinar, que busque o diálogo endógeno na África, que 
considere as dinâmicas populacionais para além das fronteiras definidas pela colonização e que fuja 
da definição de aspectos cristalizados e imutáveis. Para isso, posiciono essa produção no diálogo 
teórico-prático dos estudos pós-coloniais e decoloniais, tendo como base as discussões tecidas por 
Ramón Grosfoguel (2008). Os estudos pós-coloniais e decoloniais são basilares para a produção desse 
trabalho, pois me permitem situar o documentário, os objetos de cultura material, bem como os 
sentidos e reflexões gerados por ambos em seu contexto social e histórico.  
 O seguinte trabalho parte da análise de um filme documentário composto por discussões 
relativas à cultura material. Para isso, busco tecer o diálogo entre a ideia de materialidade 
apresentada por Lynn Meskell e as propostas de trabalho desenvolvidas acerca do patrimônio cultural 
do Oeste Africano por Vanicleia Santos, Leopoldo Amado, Alexandre Marcussi e Taciana Resende. 
Aqui entendo o conceito de patrimônio cultural enquanto uma noção ampla e dinâmica, que leva em 
conta a pluralidade de lugares sociais e sentidos atribuídos aos objetos e suas trajetórias. Em relação 
à discussão sobre materialidade que envolve o tema do patrimônio e da cultura material, tenho como 
base as discussões feitas no campo da arqueologia por Lynn Meskell que apontam a necessidade de 
entender os objetos a partir de sua ação social, portanto, encarando sua agência. Tais concepções se 
tornam cruciais também para a análise da perspectiva do filme sobre a trajetória do grupo de peças, 
que não só apresentam agência diante de sua materialidade ou de sua posição enquanto patrimônio 
cultural, mas também enquanto personagens conscientes de sua própria trajetória.  
 A análise do documentário se dá a partir de duas frentes. O diálogo com o pesquisador 
queniano Ngugi Wa Thiong’o, permite o acesso a discussão sobre os elementos que compõem o 
cinema africano, suas demandas, suas dificuldades e suas emergências. Enquanto elementos do 
cinema africano são entendidos aqui as interconexões entre o passado, o presente e o futuro, fatores 
que conectam a vida espiritual à existência material. Nesse caso a espiritualidade não é vista de 
maneira desassociada da materialidade, da economia, da política e da relação entre grupos e 
populações, além disso, o autor pontua a necessidade de experiências individuais serem encaradas a 
partir de seu contexto histórico. Entendo para a análise do material que arte cinematográfica tem o 
dever de desmascarar a descolonização parcial de estados africanos, nesse sentido, compreende-se a 
descolonização da mente enquanto um pré-requisito para um cinema africano. Já a reflexão de Robert 
Rosenstone da base para a relação entre o documentário e a História. Enquanto documentário 
histórico, Dahomey se insere no debate a respeito da violência colonial e suas consequências diante 
da relação da atual República do Benin com sua cultura material. Além disso, discute as relações de 
colonialidade presentes entre o Benin e a França, que se manifestam tanto nas relações políticas 
internacionais quanto nas relações internas do país e suas instituições.    

4. RESULTADOS E DISCUSSÃO 

O primeiro pedido de restituição de objetos da cultura material do antigo Daomé, vindo da 
República do Benin, foi rejeitado pelo governo francês no ano de 2016. Já em 2017, após tensões 
geradas pela fala de Emmanuel Macron em Burkina Faso, o pedido de retorno das peças foi 
encaminhado. Nesse mesmo ano, o Presidente francês encomendou um relatório a dois acadêmicos, 
Felwine Sarr e Bénédicte Savoy. As propostas resultantes desse relatório o levaram a tomar a decisão 
de devolver 26 obras à República do Benin. Em 10 de novembro de 2021, elas chegaram a Cotonou 
em uma festa popular e foram direcionadas ao palácio presidencial, onde estiveram em exposição por 
cerca de três meses. Ao debater o sobre o retorno das 26 peças a Contou, capital do Benin, o professor 
Romuald Tchibozo (2023) levanta o seguinte questionamento: Como reagimos à restituição para 



 

11 
 

produzir novos conhecimentos?    
 Para a produção de Dahomey (2024), a cinegrafista Mati Diop teve acesso Diop teve a 
oportunidade de registrar o todo o processo de retorno dos 26 objetos cativos a cerca de 130 anos 
em instituições francesas. A montagem visual do filme parte de gravações de todo o processo de 
retirada das peças do espaço onde estavam confinadas até sua recepção em espaços públicos e 
oficiais na cidade de Cotonou no Benin. Enquanto espectadores somos recebidos pelo filme com o 
aviso: “Esses artefatos estão entre os milhares saqueados pelas tropas coloniais francesas durante a 
invasão de 1892. Para eles, 130 anos de cativeiro estão chegando ao fim”. Após o comunicado, uma 
voz que ressoa num emaranhado de experiências, relata a sua trajetória. Em Fon, a voz se apresenta 
como a manifestação viva da estátua de Ghézo, décimo líder do antigo Daomé. Ghézo, enquanto um 
dos personagens principais e narrador do documentário, direciona com sua fala grande parte da 
produção. O filme, com duração de 68 minutos, se inicia no museu Quai Branly, onde os 26 objetos 
foram depositados em seu período de confisco. 
  De acordo com o pesquisador queniano Ngugi Wa Thiong’o, o cinema africano 
inevitavelmente tocará no tema do papel da arte na sociedade, nesse sentido, deve encarar sua 
responsabilidade instrutiva e de encantamento e entretenimento em relação à demanda da 
descolonização mental. Nesse sentido, Dahomey, enquanto documentário histórico, quebra as 
expectativas de uma produção audiovisual engessada em formatos tradicionais e utiliza das relações 
entre temporalidades e a espiritualidade em sua composição. Para constituir um diálogo com o 
contexto histórico retratado, o filme constrói caminhos poéticos baseados na espiritualidade e 
agência da materialidade dos objetos retratados. Ao posicionar o documentário enquanto fonte 
histórica, sua análise gera caminhos de debates que podem auxiliar na resposta do questionamento 
de Tchibozo acerca de como reagir a restituição para produzir novos conhecimentos.  
 Em primeiro momento o filme se debruça na experiência de Ghézo diante do retorno a seu 
território de pertencimento. Márcia Chuva (2022), aponta que objetos com trajetórias marcadas pela 
desterritorialização violenta, diante do contexto de relações de dominação e exploração, podem ser 
considerados patrimônios em diáspora. Isso parte da percepção de que esses objetos estão distantes 
de seu território de pertencimento, que tiveram a legitimidade de sua expropriação questionada e 
que tiveram seu retorno ou direito de acesso requerido pelas comunidades que lhe atribuem sentido. 
O filme, assim como a autora, expõe a necessidade de reflexão sobre coisas/objetos saqueados de 
forma violenta, fisicamente e simbolicamente do espaço no qual seus significados e usos são 
construídos e experienciados. Assim, o ancestral apresenta ao ouvinte sua memória sobre seu próprio 
processo de desterritorialização. Além disso, expõe a violência e o desrespeito sofridos durante o 
cativeiro em território estrangeiro. Ghézo, vivo, conhecido e reverenciado em sua terra de origem, foi 
arrancado como outras centenas objetos da cultura material de seu território. Violado como se 
estivesse morto, o líder foi renomeado pelo número 26 e impedido de retornar ao seu território. Com 
a decisão de retorno das peças, acompanhamos o transporte em comitiva dos objetos que saem da 
França a Cotonou. Cortes de câmera diretos e ritmados evidenciam o cuidado dos trabalhadores 
durante o processo meticuloso de transporte das peças que ao mesmo tempo, não leva em conta as 
demandas de tratamento de objetos vivos como Ghézo, que expõe sua indignação ao ser acomodado 
para viagem com a face voltada para o chão.  



 

12 
 

 
Figura 1 - frame do filme Dahomey, 2024.. 

A experiência individual do narrador, que recebe o direito à fala com o potencial imaginativo 
do filme, pode ser encarado enquanto uma brecha de observação de uma perspectiva da ação 
sistemática de apagamento e neutralização de objetos de cultura material por parte de instituições 
museológicas. O museu universal, como definido por Françoise Vergès, age diretamente nos 
processos de dominação e representação do estado-nação sobre si mesmo. De acordo com a autora 
“Os museus europeus são depósitos de ladrões, e a colonização foi uma oportunidade ímpar de 
cometer saques com total legitimidade. A universalidade do museu se originou no roubo”. O 
movimento de dar voz a um objeto vivo, impedido de se manifestar devido a falta de interação com 
a população que lhe atribui sentido, rompe com a ideia de neutralidade imposta por instituições 
museológicas. Enquanto personagem no documentário, Ghézo tem consciência da violência sofrida 
em seu processo de diáspora. Essa compreensão surge das falas do personagem que indicam que o 
mesmo sente frio, sente saudades da luz do sol, do cheiro do mar e se entende enquanto um ancestral 
que deve ser reverenciado e cultuado por sua população como aponta o trecho: “Estou dividido entre 
o medo de não ser reconhecido por ninguém e o de não reconhecer nada”(Dahomey, 2024). 

“Falar de museu é falar das profundas disparidades que nascem das desigualdades 
estruturais entre norte e sul global, mas também são fruto da destruição de cidades, 
palácios, monumentos e bibliotecas penetrada pelos exércitos coloniais e 
imperialistas.” (Vergès, pág 90, 2023) 

Com o seguimento do filme, observamos a população em festa para a recepção dos objetos 
que por gerações foram impedidos de se relacionar. O jogo entre silêncio e o barulho diante dos 
espaços oficiais e não oficiais apontam para o lembrete de que “ao mesmo tempo em que esses 
saques estavam sendo organizados, a guerra de conquista do território que se tornou a República do 
Benin estava ocorrendo.” (Tchibozo, pág 291, 2023). A partir daí, somos introduzidos a outro aspecto 
de debate do filme, a interação da população e do próprio Estado com o patrimônio cultural raptado 
por mais de um século. A agência material dos objetos é vista diante da reação da população que tem 
seu cotidiano surpreendido pelo retorno de objetos que constituem parte de sua ancestralidade. As 
cenas gravadas no Palácio Presidencial da capital administrativa Cotonou manifestam a ação ou efeito 
da presença material dos objetos expostos. Nessas cenas, os objetos e o espaço no qual estão 
alocados geram reações na população que os observa, captadas através das expressões faciais, dos 
olhares encantados mas principalmente dos silêncios diante do espaço institucional no qual as peças 
foram realocadas (Meskell, 2005).  



 

13 
 

 
Figura 2 - Frame do filme Dahomey, 2024. 

A quebra do silêncio diante da exposição dos objetos vivos já restituídos no Palácio Presidencial da 
capital administrativa Cotonou, ocorre próximo ao final do documentário. Esse momento do 
documentário é ocupado pela encenação de um longo e caloroso debate entre estudantes da 
universidade de Abomey-Calavi. Esse debate, em diálogo com as concepções de Thiong’o (2007), em 
relação ao dever da arte cinematográfica em desmascarar a presença da colonialidade em Estados-
nações africanos. O papel instrutivo do filme é evocado diante dos diálogos tecidos pelos estudantes 
em contato com a informação da devolução das 26 peças. São discutidos assuntos como o uso da 
língua do colonizador, os gastos gerados para os cofres públicos no processo de restituição e 
pontualmente a apropriação do patrimônio intelectual e material do Benin enquanto ferramenta de 
manutenção de hierarquias entre os países. Nesse debate, destaco a seguinte fala de um dos 
estudantes: “eu cresci na ignorância da minha herança, da minha cultura, da minha educação. Minha 
vida e minha alma ficaram mantidas no exterior por séculos”(Dahomey, 2024).  

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O filme se encerra com o retorno das falas de Ghézo, acompanhadas pelo caminho das 
câmeras pela capital, Cotonou, que dão a entender que o narrador agora está livre. Percorrendo por 
aspectos fundamentais para a compreensão do contexto histórico do patrimônio cultural e material 
da República do Benin, o documentário enquanto fonte histórica pode contribuir para os debates 
sobre a cultura material africana, bem como sobre as relações de colonialismo e colonialidade que 
atravessam o contexto histórico do tema abordado. Diante da potencialidade poética e imaginativa 
da arte cinematográfica o exercício de subversão da imagem colonizada se faz possível através da 
montagem visual, sonora e sensorial do documentário (Rosenstone, 2010; Thiong’o, 2007).  

“A batalha de imagens é a mais feroz, a mais implacável e, o que é pior, é contínua. 
Com essa batalha, deve-se ter uma eterna vigilância por parte de todos nós. Se nós vivemos 
em uma situação em que a imagem do mundo é ela própria colonizada, então fica difícil 
percebermos a nós mesmos a não ser que lutemos para descolonizar essa imagem” (Thiong’o, 
pág. 30, 2007). 

A construção de imaginários e poéticas desenvolvidas por Mati Diop não só escancaram as 
violências da colonialidade, mas também, produzem caminhos de emancipação política e epistêmica. 
Nesse sentido, o filme enuncia através do entrelaçamento entre aspectos visuais, sonoros e poéticos, 
uma investigação de populações que tiveram o acesso negado à sua própria produção material e 
intelectual. Além disso, apresenta um estudo da materialidade e da experiência de objetos vivos 
diante de seus sequestros, de sua descaracterização, da neutralização e designação como arte, 
seguidos do posicionamento dos mesmos enquanto troféus da conquista colonial em coleções 



 

14 
 

privadas e espaços museológicos. Dahomey nos permite observar o cotidiano e os sentidos que a 
população do Benin atribui ao retorno de sua cultura material, além disso, permite ao espectador 
imaginar os sentidos que as próprias peças atribuem ao cotidiano encontrado por elas durante seu 
retorno. A volta dos artefatos a seu território muito mais mobiliza do que gera apaziguamento em 
relação ao passado colonial. Também aponta a percepção de que a noção de restituição trabalhada 
no filme se trata de um processo mais profundo, bem como, que a arte surge como caminho para a 
construção de imaginários e poéticas que possibilitem a retomada do que foi roubado. A visão da 
diretora é clara, não podemos ter vergonha de registrar o testemunho miserabilista das ações 
coloniais para resistir aos apagamentos e às narrativas geradas pela colonialidade. (Film at Lincoln 
Center, 2025). 

REFERÊNCIAS 

DAHOMEY; Direção: Mati Diop. Produção: Judith Lou Lévy. França; Senegal: Mubi, 2024. 68 min. 
Disponível em:https://mubi.com/pt/br/films/dahomey. Acesso em: 08 de ago. 2025. 

FILM AT LINCOLN CENTER. Mati Diop on Dahomey | NYFF62. Youtube, 18 de out. de 2024. 26:47 min. 
Disponível em: . Acesso ;em:https://www.youtube.com/watch?v=w_94XGcYwUs&t=1416s. Data de 
acesso: 08 de ago. 2025. 

SANTOS, V. S. A formação da Coleção Africana do Museu de Arqueologia e Antropologia da 
Universidade da Pensilvânia, final do século XIX. Afro-Ásia, Salvador, n. 68, p. 176–213, 2023. DOI: 
10.9771/aa.v0i68.53437. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/53437. Acesso em: 08 de ago. 2025. 

SANTOS, Vanicléia S. (org.) et al. Cultura, história intelectual e patrimônio na África Ocidental 
(séculos XV-XX). Curitiba: Brazil Publishing, 2019. 

TCHIBOZO, Romuald. Restituição dos bens culturais ao Benin: quais os desafios para a produção de 
conhecimento e a criação plástica?. Africanidades, Salvador, v. 2 n. 2, p. 288-296, março. 2023. 
Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/af/article/view/53557/28647. Acesso em: 08 de 
ago. 2025. 

MESKELL, L. Archaeologies of Materiality. Maiden, MA: Blackwell, 2005.  

LOPES, Nei; MACEDO, José Rivair. Dicionário de História da África. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2022. 

VERGÈS, Françoise. Descolonizar o museu: programa de desordem absoluta. São Paulo: Ubu Editora, 
2023. 

THIONG’O, Ngugi Wa. A descolonização da mente é um pré-requisito para a prática criativa do cinema 
africano? In: MELEIRO, Alessandra. Cinema no Mundo: indústria, política e mercado. São Paulo: 
Escrituras Editoras, 2007. 

GROSFOGUEL, R. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-coloniais: 
transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista Crítica de Ciências 
Sociais, n.80, p.115-147, 2008. Acesso em: 08 de ago. 2025. 

SOBRE O/A/X AUTOR/A/X: 



 

15 
 

Graduanda em Licenciatura em História na Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC/FAED). 
Trabalha como bolsista de extensão no Laboratório de Estudos Pós-Coloniais e Decoloniais AYA. Possui 
interesse nas áreas do patrimônio cultural, da cultura material do oeste africano e dos estudos pós-
coloniais e decoloniais. 

Contato: luizagcbataline@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/8411231030339176

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

16 
 

ENSINO DE HISTÓRIA DA ÁFRICA PARA AS SÉRIES INICIAIS: UMA CONEXÃO COM AS AULAS DE 
ARTE POR MEIO DE HISTÓRIAS E LENDAS AFRICANAS  

Cleide Mara Bittencurt  

1 INTRODUÇÃO  

A Lei 10.639/2003 é fruto de anos de lutas dos movimentos negros no país, foram muitos os 
que, de alguma forma buscaram a valorização, o respeito, os seus direitos e a reparação de longos 
anos de escravidão. Mais do que decorar uma Lei, deve-se pô-la em prática. A escola é o primeiro 
lugar em que a Lei deve ser aplicada literalmente e, quando se diz literalmente, não é, resumir a 
África num continente e a Savana, assim como vê-se ainda professores usando o termo escravos, 
quando na verdade aquelas pessoas que foram trazidas à força para cá, foram ESCRAVIZADAS. 
Acreditamos que, se cada um dos professores, de qualquer disciplina, estiver corrigindo palavras, 
expressões, com certeza, estaremos a caminho da Equidade.  

        Mas para alcançar a equidade, precisamos abraçar a educação e a Lei 10.639/2003 para de fato 
fazermos nossa parte. Este breve relato de experiência, narra aulas realizadas no início do ano de 
2025, em que, após algumas pesquisas sobre lendas e histórias africanas, foram desenvolvidas 
atividades com alunos de ensino fundamental séries iniciais. O objetivo das aulas era levar para as 
crianças todo encantamento contido nas lendas de origem africana, lendas essas que foram 
adentrando nosso país e contribuindo em sua formação cultural. Além disso, percebe-se que o ato 
de contar histórias em sala de aula é muito corriqueiro nas escolas públicas ou privadas. Como 
professora de Arte e também pesquisadora de teatro, foram organizadas maneiras de contar as 
histórias e despertar nas crianças a curiosidade e o gosto por apreciar uma cultura tão rica e tão 
bonita, dessa forma conhecendo um pouco mais da África e dos países que compõem o continente 
Africano.  

         As narrativas selecionadas para as atividades foram: “A lenda do tambor africano” que foi 
contada para a turma do 4º ano; “A lenda do Baobá” que foi contada para o 3º ano e, por fim, 
“Jabulani e o Leão” que foi contada para o 5º ano. Apontamos ainda que, para o 1º ano, usou-se o 
livro “Ombela – A origem das chuvas”, do autor Angolano Ondjaki, no entanto, por ser uma história 
nova no repertório, esta não será descrita neste relato.  

         Este relato de experiência está organizado da seguinte forma: começa apresentando os 
objetivos e a justificativa, segue abordando a metodologia e as lendas e suas origens, com um breve 
relato das aulas realizadas e por fim as considerações em relação às aulas e a Lei 10.639/2003.  

1.1  OBJETIVOS  

 Conhecer parte da África por meio de histórias e lendas;  

Compreender que a África é um continente com diversos países e que cada país possui traços 
culturais diferentes, que são repassados às gerações mais novas por meio de histórias e lendas;  

Estimular a curiosidade, a busca por conhecimento e a valorização da cultura africana e afro-
brasileira;  



 

17 
 

1.2   JUSTIFICATIVA  

      A Lei 10.639/03 completou mais um ano e ainda vê-se ações tímidas nas escolas em relação 
à história da África e a cultura afro-brasileira.  Como professores, é preciso que a Lei seja 
cumprida de forma adequada.  Estudar a África vai muito além de um conteúdo resumido na 
disciplina de História ou da confecção de máscaras em aulas de Arte. É necessário realizar pesquisas 
e buscar conhecimento, sobretudo a respeito da verdade histórica que, por séculos, foi silenciada ou 
apagada. Conhecer autores negros do Brasil e do mundo, as diferentes culturas que vieram para 
cá e de que países e regiões da África vieram. Assim será possível conhecer a África e sua forte 
influência na construção do Brasil. As histórias e lendas africanas são uma forma de proporcionar 
aos alunos das séries iniciais do ensino fundamental conhecimento, rompendo com 
predominância das histórias e lendas tradicionais europeias e, de fato, apresentando a rica 
contribuição do continente africano na história e cultura brasileira.   

2 REVISÃO DE LITERATURA OU FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA  

AS LENDAS E SUAS ORIGENS  

        Antes de tudo, é preciso falar sobre os guardiões das histórias africanas: os griots (pronuncia-se 
'griô'). São eles que, por meio da tradição oral, transmitiram e ainda transmitem diversos 
conhecimentos de geração em geração. Os Griôs são os guardiões da sabedoria, dos provérbios, 
histórias e lendas africanas. As pessoas se reúnem ao seu redor para ouvir suas histórias, mas vale 
lembrar que ser um Griô, não é ler e reproduzir histórias de qualquer forma, existe um cuidado e um 
amor ao fazer a narração. Eles encenam, cantam, tocam instrumentos para que os ouvintes ouçam 
com atenção e com carinho cada palavra. Além disso, suas histórias e toda sua sabedoria unem o 
passado e o presente. Cada história dividida por um Griô traz sabedoria, formas de ser e de viver, 
conhecimentos dos ancestrais que se unem aos conhecimentos recentes. Portanto, ao contar uma 
história africana, precisamos sempre nos lembrar dos Griôs e de sua missão, não apenas contando 
histórias ou as lendo, mas levando aos seus ouvintes palavras de sabedoria que sempre deixam 
lembranças e marcas na mente e no coração.   

         Após destacarmos a importância dos Griôs, contadores de histórias, vamos, humildemente, 
apresentar a origem das histórias e lendas africanas selecionadas para trabalhar com as turmas de 
ensino fundamental séries iniciais na escola em que foram desenvolvidas.  

      A abordagem teve início com a origem da lenda do tambor africano. Esta lenda tem origem na Guiné-
Bissau, um país situado no oeste da África e localizado no litoral Atlântico. Além disso, o país é 
considerado subdesenvolvido, estando entre os mais pobres do continente africano. No entanto, 
suas tradições orais encantam pela leveza e cuidado com as personagens das histórias, bem como a 
forma como os temas são abordados.  A lenda do tambor africano narra a origem de um instrumento 
tão importante para a cultura africana. Ela nos conta que foi um macaquinho de nariz branco que 
trouxe o tambor para a terra. Tudo começou com um forte desejo do grupo de macacos de aproximar 
a lua da terra, após várias tentativas frustradas, o menor macaquinho sugeriu que todos fossem 
subindo uns nas costas do outro. Assim, o último macaco a subir foi o pequeno de nariz branco, mas 
antes que pudessem dizer ou fazer algo, a pilha de macacos despencou e o pequeno macaco ficou 
agarrado à lua. Conta ainda que a lua ficou encantada com a história do macaquinho e o convidou 
para viver ali. Os dias foram passando e os dois nutriram uma linda amizade, mas o macaco começou 
a sentir falta de sua família e de seus amigos. A lua que notou a tristeza dele, decidiu ajudá-lo a 
retornar a terra e lhe deu de presente um tambor. No dia do retorno do macaquinho, a lua combinou 
com ele que o amarraria em uma corda e que ele só deveria tocar o tambor quando chegasse à terra. 



 

18 
 

No entanto, como o macaco era curioso e estava entediado, decidiu tocar o tambor bem baixinho, 
porém a lua ouviu e supôs que o macaco já tinha chegado. Ao cortar a corda, ela não imaginava que 
ele fosse despencar lá do alto e se machucar todinho. Antes que ele desse seu último suspiro, uma 
moça que passava por ali, foi ver o que estava acontecendo, então, o macaco pediu a ela que levasse 
o tambor para seu povo e que não deixasse de contar a história para as próximas gerações, assim 
surgiu a história do macaquinho que foi até a lua e trouxe de lá um tambor.  

        A segunda lenda é a do Baobá africano que tem origem no noroeste da África e se chama “O 
coração do Baobá”. A Lenda conta que havia uma linda árvore chamada Baobá. Certo dia, próximo 
ao meio-dia um coelho corria por ali e foi descansar à sombra da grande árvore. O coelho elogiou a 
sombra do Baobá e logo lhe pediu um fruto. A árvore lhe deu, o coelho, mais uma vez, agradeceu. 
Ali, enquanto descansavam juntos, o coelho pediu para a árvore que mostrasse seu coração. Fazia 
muito tempo que o baobá queria mostrar o seu tesouro para alguém. Mesmo desconfiado, foi se 
abrindo aos poucos até que um grande tesouro — cheio de moedas, joias e diamantes — pôde ser 
visto. Ele ofereceu ao seu amigo coelho que o pegou e, muito grato, saiu dizendo: Obrigada, meu 
amigo, jamais te esquecerei.  

         Ao chegar em casa o coelho, mostrou à dona coelha os tesouros que recebeu, rapidamente, ela 
se vestiu e colocou colares e anéis. Ela saiu para mostrar as suas amigas. Ao encontrar a hiena, esta 
se mostrou curiosa e muito invejosa. Perguntou à coelha como havia conseguido tantas joias, mas 
ela não soube explicar e disse que o coelho era quem havia lhe dado os presentes e que ela deveria 
perguntar a ele. Assim a hiena fez, correu para falar com o coelho que lhe contou tudo. No dia 
seguinte, com muita ganância, a hiena fez tudo como o coelho havia contado. Foi descansar à sombra 
do baobá, depois pediu um fruto e, por fim, pediu para ver seu coração. O baobá, agora mais 
confiante, começou a se abrir, mas a hiena, impaciente, começou a arranhar seu tronco pedindo os 
tesouros. A árvore, com medo, se fechou e mesmo a hiena arranhando seu tronco, nada conseguiu. 
É por isso que, as hienas, até hoje, reviram as carcaças de animais mortos em busca de tesouros e, o 
baobá nunca mais confiou em ninguém para mostrar seu coração.  

         A última história contada foi Jabulani e o Leão, que foi transformada em esquete para 
apresentar no festival da cidade de Taió, em 2023, com os alunos do 9º ano. Além de ser apresentada 
fora da escola, a peça também foi encenada para as turmas de 1º a 5º ano da escola. A montagem 
recebeu o troféu de ator destaque conquistado por um aluno com síndrome de Down. Além de 
valorizar a cultura de nosso país, o projeto também teve foco na inclusão, provando que todos podem 
ser atores e fazer teatro.  

         Essa história é uma fábula da África do Sul e conta as aventuras de um menino chamado Jabulani 
(quer dizer celebrar). Jabulani era um menino bom e sempre muito prestativo. Certo dia, caminhava 
pela floresta, quando ele ouviu um pedido de socorro. Rapidamente, saiu à procura e se deparou 
com um leão numa jaula. O menino sabia dos perigos de ajudar um leão, mas o animal conseguiu 
convencê-lo, dizendo que não o devoraria após ser liberto. No entanto, o leão ao sair da jaula 
descumpre sua promessa e agarra o menino. Ele pede que o leve beber água antes de devorá-lo. 
Jabulani numa tentativa de provar que o leão está errado e sendo desonesto pede para conversar 
com os outros animais e descobrir o que eles pensam sobre a situação. O primeiro animal que eles 
encontram é um burrinho, já velho e cansado, arrancando um matinho. Jabulani conta a história toda 
ao burrinho que apoia o leão, dizendo que os seres humanos são cruéis e que usam dos animais e 
depois os abandonam. Jabulani sai triste em busca de outro animal e logo encontram uma vaca. Ela 
também concordou com a atitude do leão. E assim, concordaram também o grupo de veados, os 
pássaros e a hiena. Já sem esperanças, eles avistam um chacal a quem Jabulani implora para pedir 
sua opinião. O chacal ouve atentamente a história e coça a cabeça confuso, diz ao menino e ao leão 



 

19 
 

que precisa ver a jaula de perto pois assim não dá para acreditar que um leão tão grande tenha sido 
preso. Ao chegarem no local onde está a jaula, o chacal olha e ri, não acreditando que o leão houvesse 
caído lá. Para provar que era verdade o leão entra na jaula e ao se virar já está preso novamente.  

A LEI 10.639/03 E AS AULAS REALIZADAS  

         A Lei 10.639/03 tornou obrigatório o ensino da história da África e da cultura afro-brasileira em 
escolas públicas e privadas de todo o Brasil. No entanto, parece que foi criado um modelo 
padronizado de aulas, cumprindo apenas um protocolo. São máscaras africanas descontextualizadas 
ou bonecas Abayomi que contam uma história romântica sem que as crianças tenham acesso à 
verdadeira história. Não estou dizendo que devemos ver apenas as coisas ruins que aconteceram, 
pois não é isso. O que me refiro é a importância de contar e mostrar a verdade de forma completa. 
Reis e rainhas chegaram a este país escravizados - pessoas com um passado, famílias e uma cultura 
belíssima - que foram arrancados de suas vidas, e, por que não dizer, tiveram suas vidas ceifadas.  

         Trabalhar a história da África é deixar de resumir as histórias, é deixar de branquear os egípcios 
e também valorizar a cultura que veio de lá que é tão rica, senão mais que as outras que são 
observadas em nosso país. Também não estou negando as outras culturas aqui existentes, mas estou 
mostrando que temos uma cultura que construiu esse país e que nos foi negada ou tentaram apagar 
ela.  

         A Lei 10.639/03 alterada pela Lei 11.645/08 é uma forma de garantir uma educação mais 
abrangente e que valorize toda a cultura do Brasil. Para que a Lei de fato seja cumprida no ano de 
2024 foi instituída a portaria 470, que trata da implementação da Lei, mais um grande salto para a 
equidade no país.  

  Com base na Lei 10.639/03 as aulas foram pensadas e aos poucos as pesquisas foram sendo 
realizadas, as histórias foram selecionadas com cuidado para que as crianças fossem entrando em 
contato com leveza, para que valorizem a cultura do Brasil.   

 3 METODOLOGIA OU PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS  

Para contar a história do tambor africano para as crianças, buscando inspiração nos griôs 
foram realizadas diversas leituras e pesquisas em vários sites e páginas na internet, foram 
encontrados diferentes começos e finais da lenda, o que levou à adaptação do desfecho e ao convite 
para que os alunos ajudassem a dar ao macaco um final feliz, afinal, ele havia trazido o tambor para 
a terra. Além das pesquisas e da proposta de mudar o final, foi utilizado um tambor simples que a 
escola possuía para a contação de história. Enquanto a narração acontecia, o tambor era tocado, o 
que deixou as crianças presas a história e atentas com cada nova ação que acontecia. Após narrar a 
história, foi realizado um momento de conversa e troca de ideias, falamos sobre a África e sua 
influência em nossa cultura, como em palavras, comidas e na música. Depois, foram dados retalhos 
de papel e E.V.A. para que ilustrassem a história em seus cadernos. Essa atividade foi realizada com 
a turma do 4º ano do ensino fundamental séries iniciais.  

A segunda história utilizada foi a “História do Baobá". Após contá-la para o 3º ano, os alunos 
puderam compartilhar o que aprenderam, o que mais gostaram e o que mais chamou a atenção 
deles, além de refletirem sobre suas próprias atitudes. Com a finalização da roda de conversa e as 
trocas de ideias, foi oportunizado aos estudantes que desenhassem em seus cadernos a história. Os 
alunos puderam usar outros materiais como retalhos de papel colorido e E.V.A para melhor ilustrar 
a história juntamente com materiais tradicionais como lápis, giz de cera, canetinhas coloridas e tintas 
diversas.  



 

20 
 

A última história contada foi para a turma do 5º ano, cuja turma adorou ouvi-la, 
especialmente pela rapidez com que o chacal salvou o menino das garras do leão. Para finalizar, os 
estudantes também puderam ilustrar as partes que mais gostaram, utilizando materiais alternativos, 
como retalhos de papel e outros recursos.  

A metodologia utilizada partiu de pesquisas e depois foram realizadas contações de histórias nos 
moldes que os Griot’s faziam e ainda fazem em diversos países da África.  

4 RESULTADOS E DISCUSSÃO  

 As histórias contadas levaram novos horizontes para sala de aula. Os estudantes demonstraram 
interesse nas histórias, foram feitas diversas perguntas e foi aberto espaço para que pudessem falar 
sobre preconceito e a diversidade cultural do Brasil. Cada criança pode falar de suas experiências de 
vida e tradições de família, fazendo uma ligação ou mesmo comparação com as tradições que são 
ensinadas pelos contadores de histórias.   

 Observou-se que cada aula abria caminho para novas perguntas e até observações referentes às 
histórias que foram contadas. Além disso, deixar que as crianças usassem materiais alternativos na 
ilustração foi proposital para que buscassem por meio de retalhos, lápis, colas e brilhos narrar as suas 
versões das histórias.  

 Vale destacar que além das ilustrações, foram feitas encenações em sala de aula, os alunos iam se 
apresentando para fazer cada cena ou personagem. Havia um narrador e os demais apenas 
encenavam, essa atividade proporcionou aos estudantes sair dos limites do caderno e ir muito além 
da folha branca.  

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

O ato de contar histórias é muito antigo e requer habilidades que passam por falar com 
cuidado, lembrar os detalhes, ter conhecimento profundo do que se está narrando. Para além do que 
foi citado é preciso ter cuidado e muito zelo quando se fala de histórias e lendas africanas e afro-
brasileiras. As aulas que foram realizadas e descritas aqui são o início de um projeto sobre a África. O 
contexto inicial abraça algumas turmas, no entanto a proposta é ir desenvolvendo nos estudantes o 
gosto pela pesquisa sobre a África e sobre a cultura afro-brasileira e a cada ano ir ampliando os países, 
as histórias e as turmas. 

Ainda vale ressaltar que a contação de histórias é uma forma de superar estereótipos como 
a produção de máscaras sem pesquisar sua origem, país em que é tradicionalmente produzida, suas 
funções entre outras informações que passam despercebidas pelos professores e alunos. Outro 
ponto ao final desse relato que é importante discutir é que estudar e ensinar sobre a África e sobre 
a cultura afro-brasileira é dever de todos os professores independente da disciplina, mais uma vez é 
uma forma de romper com padrões, como o fato de muitos professores acreditarem que é função 
apenas das disciplinas de Arte e História, quando a verdade que o tema perpassa todas as disciplinas.  

Por fim, a contação de história se mostrou uma prática interessante, criativa e cativante. Os 
estudantes riram, pensaram, refletiram e cada um “tirou alguma lição” das histórias contadas. 
Apresentar a cultura africana por meio de lendas e histórias enriqueceu as aulas e contribuiu 
significativamente para as mudanças que são esperadas na educação.  

  



 

21 
 

REFERÊNCIAS  

AKPAN, Paula et al. O livro da história negra. Tradução: Maria da Anunciação Rodrigues. Rio de 
Janeiro, Globo Livros, 2021.   

BRASIL. Ministério da Educação. Portaria nº 470, de 14 de maio de 2024. Disponível em: 
http://www.abmes.org.br/arquivos/legislacoes/Portaria-mec-470-2024-05-14.pdf . Acesso em: 19 
de janeiro de 2025.  

BRASIL. Lei 10.639/2003 de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, 
que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de 
Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e dá outras providências. 
Brasília, 9 de janeiro de 2003; 182º da Independência e 115º da República. Disponível em: 
https://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/lei_10639_09012003.pdf . Acesso em: 19 de janeiro de 
2025.  

FILHO, Mário A. Silva. Religião afro-brasileira. São Paulo: LaFonte, 2021.  

FORNASARI, Eleonora. 10 ideias para combater o preconceito. Tradução: Talita Wakasugui. Barueri, 
SP: Girassol, 2023.  

MUNANGA, Kabengele. Origens africanas do Brasil contemporâneo: histórias, línguas, culturas e 
civilizações. São Paulo: Gaudí editorial, 2012.  

PRANDI, Reginaldo. Contos e lendas afro-brasileiros: a criação do mundo. São Paulo: Companhia das 
letras, 2007.  

ROMÃO, Jeruse Maria. [et al]. A África está em nós: história e cultura afro-brasileira. João Pessoa, 
PB: Editora Grafset, 2010.  

SANTA CATARINA. GOVERNO DO ESTADO. SECRETARIA DE ESTADO DA EDUCAÇÃO. Política de 
educação para as relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e 
africana. Estado de Santa Catarina, Secretaria de Estado da Educação – Florianópolis: Secretaria de 
Estado da Educação, 2018.  

NASCIMENTO, M. J. Da paleografia às tecnologias da informação: histórico, fatos e feitos que a 
história não registra do curso de Biblioteconomia da FAED/UDESC. In: KOCH, Z.; SHEIBE, L.; TEIVE, G.; 
NASCIMENTO, M. J. (Org.). FAED faz 50 anos. Florianópolis: UDESC, 2014. p. 77-103.  

   

SOBRE A AUTORA:   

Cleide Mara Bittencurt é professora da rede estadual de Santa Catarina desde 2012 é formada em 
Artes Visuais, possui doze especializações nas áreas de Arte, Educação e Cultura. Formou-se mestre 
em Artes Visuais pela Universidade do Estado de Santa Catarina - UDESC - CEART pelo programa de 
mestrado profissional em Artes - PROFEARTES no ano de 2025. Atuou como tutora externa no ensino 
superior por mais de 8 anos nos cursos de Licenciatura em Artes Visuais, Licenciatura em Música e 
Licenciatura em Teatro pela Uniasselvi. Atualmente tem se aprofundado em pesquisas sobre 



 

22 
 

Educação Étnico-racial e é Agente de Governança Regional da PNEERQ - Política Nacional de 
Equidade, Educação para as Relações Étnico-raciais e Educação Escolar Quilombola. 
 E-mail:  662788@profe.sed.sc.gov.br.   
Currículo  lattes: 
https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=FC60C389F7D03540E31B5C4B082C6
2 BA# 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

23 
 

 

A DIÁSPORA DE OGÙN 

Mirele Vitoria Oliveira Cardoso1 

 INTRODUÇÃO: 

O presente trabalho propõe uma breve análise sobre as mudanças cosmológicas e culturais 
das representações do culto à divindade iorubá Ogùn, até sua chegada à Améfrica Ladina, no Brasil, 
buscando entender as dinâmicas históricas do conceito que Lélia Gonzalez cunhou. Refletir as 
representações do Orixá com o conceito de Rizoma de Edouard Glissant ao pensar as relações entre 
São Jorge e Ogún. A partir das músicas “Ogum” e “De Lá”, de Zeca Pagodinho e Djonga, 
respectivamente, explora-se a relação entre as histórias de Ogùn e o santo guerreiro, destacando a 
complexidade do processo de diáspora e seus impactos culturais e históricos. Examina-se, também, 
os movimentos diaspóricos resultantes da colonização no sul global, evidenciando as violências 
estruturais, institucionais e culturais geradas pela colonização, bem como as continuidades da 
colonialidade e as estratégias de resistência nas interações culturais ao longo da história. Por fim, 
propõe uma reflexão sobre as transformações culturais da diáspora africana, rompendo com visões 
dicotômicas como opressor e oprimido, pontuando os limites usuais do conceito de sincretismo e 
tendo Ogùn como símbolo de resistência e transformação cultural. 

"[...] Ogum nunca balança, ele 
pega na lança, ele mata o dragão. 

Ogum é quem dá confiança pra 
uma criança virar um leão. [...]" 

— Ogum, Zeca Pagodinho e Jorge Ben Jor 

Essa canção é o ponto de partida desta jornada, emblemática para pensar o culto de Ogum e 
São Jorge, o santo guerreiro, na voz de Zeca Pagodinho, um devoto de Ogum na umbanda e de São 
Jorge na igreja católica. Na canção, Zeca afirma que ambos foram sincretizados. De acordo com Luiz 
Antonio Simas (2019), Ogum é um dos orixás mais cultuados e populares no território brasileiro; em 
Cuba, o orixá é cultuado com a mesma intensidade. Ambos são generais guerreiros, destemidos e 
vencedores de batalhas, imprevisíveis e impulsivos, podendo se arrepender de atos mal pensados. 
Seus filhos/as/es, orgulham-se de serem forjados com sua armadura (assim como eu), mas essa 
divindade sempre foi assim? Destemida, aguerrida e imprevisível? Seu axé, sua comida, sempre 
carregaram uma costela com sete ossos e laranjas? Suas cores são atravessadas entre o azul, o verde 
e o vermelho? 

Simas (2019) sinaliza que Ogùn é uma divindade mal interpretada deste lado do Atlântico. 
Partindo dessa premissa, conseguimos perceber o movimento diaspórico dos orixás, pensando 
intrinsecamente as relações históricas que ocorreram na Améfrica, onde os impactos de uma 

                                                           
1 Graduanda de História pela Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC), integrante do Aya-laboratório, 
e-mail: mirele.vitoriacardoso@gmail.com, conheça mais em: http://lattes.cnpq.br/6453198886580102   



 

24 
 

resistência geraram uma “identidaderizoma” (Glissant, 1990). As manifestações e identidades 
incorporadas com as diásporas por aqui não são de uma raiz pura e fixa, mas de amplas dimensões de 
uma relação de trocas que estabeleceram uma interdependência e uma simbiose entre identidade, 
diversidade e alteridade (Glissant, 1990). São análises que ainda estão em construção para pensar o 
movimento do Orixá na História. Sigo um caminho longo, mas que está aberto. 

Ogùn: criador, mestre e pacificador 

No conto de Ifá2, os patakis de Ogùn edificam outro lado do Orixá no mundo, as Áfricas. Simas, em 
sua obra Pedrinhas Miudinhas: ensaios sobre ruas, aldeias e terreiros, indaga para que observemos a 
diferença entre os dois mundos, África e Brasil. No culto iorubá, Ogùn é um herói civilizador, senhor 
das tecnologias e mestre de outros orixás, como o próprio Oxaguiã, outro guerreiro que é arquiteto 
das batalhas, filho de Oxalá, nascido de um caracol. Ogùn simbolizava, enquanto senhor das forjas, o 
ensinamento aos orixás do dom da criação e das tecnologias necessárias para o cultivo da terra. Sendo 
um dos poucos orixás que anda lado a lado com Exú, tornou-se general para trazer a paz ao mundo: 

“No novo mundo, especialmente no Brasil e em Cuba, a face mais 
marcante do orixá - a do ferreiro, patrono da agricultura, professor 
do Babá Oxaguiã, inventor do arado, desligado de bens materiais, 
senhor das tecnologias que matara a fome do povo e permitiram a 
recriação dos mundos como arte - praticamente desapareceu.” 
(Simas, 2019, p.57) 

Djonga em sua canção De lá, expressa esse lado, no seguinte trecho: 

Ele me ensinou coisas sobre amor e 
que na paz só se chega com a guerra  

E que toda a bonança do trono do 
rei Xangô só vai conhecer que for justo na 

Terra [...]” 

— De lá, Djonga 

Sendo filho de Ogùn, o rapper demonstra sua relação com o Orixá, que é seu mestre e responsável 
por carregar a paz diante das batalhas, e afirma que aqueles que são justos conhecerão a recompensa 
— um trecho diferente do que Zeca canta, que mostra o lado guerreiro e sincretizado do Orixá com 
um santo guerreiro. Djonga, de alguma forma, estabelece uma análise do Ogùn diaspórico. 

Com sua chegada, Ogùn ficou conhecido por um mito bem lembrado por aqueles que o cultuam: o 
massacre de sua cidade natal e o sentimento de arrependimento que o espreita. Com inúmeras 
interpretações, uma delas é a do ato do suicídio. Após massacrar sua cidade e seus súditos por um 

                                                           
2 [...] Temos que dizer que a ESSÊNCIA DE IFÁ provém da ÁFRICA e que o CONTEÚDO, ESTRUTURA e 
DESENVOLVIMENTO DE IFÁ foi alcançado em CUBA. Graças a CUBA essas TRADIÇÕES não foram perdidas e 
esquecidas ao ponto de constituírem hoje em dia, em pleno século XXI, uma religião fortemente arraigada em 
seu seio social e propagada em todo o mundo atual. CUBA integra as expressões de diversas manifestações de 
IFÁ unindo-as, adaptando-as às exigências do mundo em desenvolvimento, sem alterar sua liturgia e essência 
[...]. O culto a Ifá advém da África Ocidental, mais precisamente entre os Iorubás na atual Nigéria. (IFÁ NI LORUN. 
Ogum. Disponível em: https://ifanilorun.com/?page_id=6233. Acesso em: 10 ago. 2025.) 

 

 



 

25 
 

engano, cravou sua espada em um lamento infinito, desistindo de viver na terra. Essa ação abriu um 
caminho até Olorum, tornando-se orixá 

Simas (2019), explica como o orixá saiu de mestre, criador, pacificador para o guerreiro 
destemido: “A explicação não é nova: a agricultura nas Américas estava diretamente ligada aos 
horrores da escravidão. Como querer que um escravo, submetido ao infame cativeiro e aos rigores da 
lavoura, louvasse os instrumentos de cultivo como dádiva?” (Simas, 2019, p.57). Ogùn, em sua 
dialética de fora-dentro, terra-mar (Glissant, 1990), depara-se com o horror da colonização em 
Améfrica. Por isso, buscou incansavelmente a justiça por meio das resistências e rebeliões das pessoas 
escravizadas e originárias. É um general que busca a paz em meio à fúria da injustiça ao longo do 
tempo, cuja ação atravessa o tempo presente. 

Améfrica Ladina: Brasil e Cuba e suas encruzilhadas.  

De acordo com a filósofa e historiadora Jaine Oliveira (2023), o conceito de Améfrica, criado 
pela antropóloga e historiadora Lélia Gonzalez, não se limita à dimensão geográfica e espacial, mas se 
dá principalmente por algo único em nosso continente latino-americano: as resistências indígenas e 
afro-diaspóricas ao longo de um amplo período histórico. Dito isso, as especificidades entre o Brasil e 
o restante da América vão além da escala temporal do tráfico atlântico, assim como da quantidade de 
pessoas submetidas à diáspora nesse contexto. As tensões, rebeliões e o dinamismo social e cultural 
marcam a constituição da Améfrica Ladina. 

Lélia destaca que a América Latina é uma construção colonial e eurocêntrica, que 
historicamente e socialmente estabelece a cultura ibérica como matriz central. Ao cunhar o conceito 
de Améfrica Ladina, ela pressupõe como resposta histórica o movimento das Áfricas e suas diásporas, 
em conexão com os povos originários, para a construção da região (Ballesteros, 2020). Relacionando 
com Glissant, penso que Améfrica Ladina se dá a partir de uma dialética da Relação; a 
“identidaderizoma” é uma relação múltipla com o Outro, onde surgem dinâmicas sociais e religiosas 
que não são separadas, mas concomitantes.  

Cuba aparece recorrentemente em escritos relacionados ao santo guerreiro e ao orixá Ogùn, 
seja em documentos ou em entrevistas com babalawos e yalorixás. Outro elemento que surge é o 
orixá Exú, irmão de Ogùn, que são frequentemente retratados lado a lado. Em uma entrevista para o 
jornal Extra, em 2009, um integrante do terreiro Ilê Oxossi Omolu Oxum, em Nova Iguaçu, Rio de 
Janeiro, ressalta as dinâmicas entre Ogùn e Exú em Cuba e no Brasil: “Em Cuba, o Exu é chamado de 
Eleguá, vem de Elegbara, e foi sincretizado com o Menino Jesus. Um sincretismo completamente 
oposto. Tanto que em Cuba muita gente é filha de Eleguá, enquanto no Brasil é raro ter filho de Exu. 
As pessoas morrem de medo de Exu. Muita gente que é filha de Ogum, na verdade, é filha de 
Exu.”(Monteagudo, 2009, p. s.p.). Quando o entrevistado cita Exú como Menino Jesus em Cuba, 
referencio o Bará Agelú, do Batuque — uma falange própria do Rio Grande do Sul, construída a partir 
de uma diáspora específica na região. No podcast Benzina, no episódio sobre Exú, na minutagem 0:36, 
o entrevistado destaca que é raro encontrar filhos de Exú no Brasil; a predominância aqui é de filhos 
de Ogùn. Já em Cuba, a predominância é de filhos de Exú, sendo raro encontrar filhos de Ogùn. 

São dinâmicas que ainda precisam ser mais aprofundadas para compreendermos esses 
padrões, mas é inegável a percepção das diásporas nessas relações entre Cuba e Brasil. Destaco que, 
para além disso, existe a dimensão da resistência histórica das populações afro-diaspóricas e 
periféricas dessas encruzilhadas. 

As encruzilhadas, termo/conceito utilizado a partir de Leda Martins (1997), funcionam como 
um operador para analisar os trânsitos sistêmicos e epistêmicos dentro desses processos históricos 
interculturais, nos quais, além da confrontação, existem também o diálogo e a relação. Essa relação é 
baseada no conceito de rizoma, onde “[...]mantém, assim, a noção de enraizamento, mas recusa a 



 

26 
 

ideia de uma raiz totalitária. O pensamento do rizoma estaria na base daquilo a que chamo uma 
poética da Relação, segunda a qual toda a identidade se prolonga numa relação com o Outro (Glissant, 
1990, p.4). A dimensão das relações parte dessa dialética, a identidade não está na raiz, mas na relação 
com o Outro. 

Sincretismo, fronteiras e limites  

O sincretismo, para a antropologia brasileira, funcionou como um termo guarda-chuva para 
analisar as dinâmicas sociais e culturais ao longo da história. Leda Martins o utiliza para compreender 
a fusão de registros simbólicos. Para Conevacci (2013), podemos entender o termo a partir das 
relações de poder em seu processo institucional: “acontece porque os seres humanos não aceitam 
automaticamente os elementos novos; eles selecionam, modificam e recombinam itens no contexto 
do contato cultural [...]” (Conevacci, 2013, p. 40). 

Não podemos perder de vista os perigos das expropriações culturais no processo de 
branqueamento das culturas diaspóricas em contextos de colonização. O risco é tornar palpáveis os 
componentes culturais afro-brasileiros e indígenas para a lógica do consumo capitalista, o que 
contribui para a colonialidade do poder (Quijano, 2005). Para Rodney (2019), tornar palpáveis as 
lógicas, sistemas e epistemologias que possuem heranças religiosas diaspóricas é uma estratégia do 
racismo e da branquitude.  

O processo colonial no sul global trouxe consigo um homem 
cis/hetereossexual/branco/patriarcal/cristão/militar/capitalista/europeu, carregado de inúmeras 
hierarquias que coexistem em diferentes espaços e tempo (Grosfoguel, 2008). Essa dialética de poder 
sobre o Outro resulta em tensões, conflitos e reexistências, como observamos historicamente. A 
questão do culto e da religiosidade partia de um ponto-chave para os invasores europeus: a conquista 
estaria completa se a catequização fosse feita e a prática religiosa fosse a católica/cristã. O que os 
colonizadores não esperavam era o giro sistêmico e epistemológico da diáspora na poética da Relação 
no horror da colonização. As Áfricas propuseram-se a se relacionar com o contexto e o Outro, como 
uma viagem de redescoberta e retorno (Hall, 2003). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O conceito de rizoma, de Glissant, dimensiona a pluralidade e a diversidade histórica nas 
relações amefricanas, assim como as dinâmicas e cargas epistemológicas das experiências diaspóricas 
dos corpos não brancos na construção histórica, cultural, social e geográfica do Sul-Sul (Oliveira, 2023). 
O que Zeca canta é resultado dessa relação, assim como o que Djonga canta. Ogùn, na Bahia e em São 
Sebastião, em Cuba é São João ou São Pedro, até mesmo São Jorge. No sul do Brasil, seu dia é 
celebrado em 23 de abril, com um missa na igreja de São Jorge3 em Porto Alegre. Pais e mães de Santo, 
padres e babalawos celebram e cultuam o santo e orixá na sua coexistência. 

Tramar os movimentos que Ogùn realiza dentro do tempo, na encruzilhada entre Améfrica e 
África, Brasil e Cuba, entre santo e orixá, ajuda-me a localizar o inimigo ao longo desse percurso e me 
ensina a criar e estabelecer conexões — carnais, mentais e espirituais. Não é diferente com os estudos 
históricos, que no final também encontram o inimigo que espreita a cada jornada. Meus caminhos 
estão abertos para essa busca; tenho dúvidas, aspirações, ânsias ao tentar compreender essas 
dinâmicas de resistências históricas afro-latinas e periféricas, para continuar alimentando esperanças 

                                                           
3 G1. Fé e tradição: Porto Alegre celebra São Jorge e Ogum com mais de 20 mil devotos. G1 Rio Grande do Sul, 
Porto Alegre, 27 abr. 2025. Disponível em: Fé e tradição: devoção a São Jorge e Ogum reúne mais de 20 mil fiéis 
em Porto Alegre | Rio Grande do Sul | G1. Acesso em: 10 ago. 2025. 



 

27 
 

de reparações históricas. Ogùn é o general da justiça e da reparação contra o horror; sua arte é ser o 
mestre e o guia dos caminhos que Exù abre para nós. 

 

REFERÊNCIAS 

BALLESTEROS, Nicole. Lélia Gonzalez: a feminista negra da Améfrica Ladina. Catarinas, 4 ago. 2020. 
Disponível em: https://catarinas.info/lelia-gonzalez-a-feminista-negra-da-amefrica-ladina/. Acesso 
em: 27 maio 2025. 

FERREIRA LIMA, Andrei Fernando. O diverso como fundamento da(s) poética(s) de Édouard Glissant. 
Non Plus, São Paulo, n. 9, p. 04-13, dez. 2016. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/nonplus/article/view/110004.  Acesso em: 10 ago. 2025. 

GLISSANT, Édouard. Poética da Relação. Tradução de Eduardo Jorge de Oliveira e Marcela Vieira. Rio 
de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-coloniais: 
Transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista Crítica de Ciências Sociais 
[online], agosto de 2008, colocado online no dia 01 outubro 2012, criado a 28 março 2017. Disponível 
em: https://rccs.revues.org/697. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: o Reinado do Rosário no Jatobá. 2. ed. rev. atual. São 
Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte: Mazza Edições, 2021. 

OLIVEIRA, Jaine Aparecida de. A interseccionalidade do feminismo subalterno latino-americano: 
reflexões sobre história global e a amefricanidade. Apresentação oral. In: ENCONTRO 
INTERNACIONAL DE PESQUISA E ENSINO DE HISTÓRIA DAS MULHERES E DO GÊNERO, 16., 2023, 
Florianópolis. Florianópolis: UFSC, 2023. 

OLIVEIRA, Jaine Aparecida de. A história global e a categoria política cultural de amefricanidade: 
quando as margens são o centro. Apresentação oral. In: SIMPÓSIO DE GEOGRAFIA, 17.; JORNADA DE 
PESQUISAS DA QUESTÃO AGRÁRIA NO PARANÁ, 9.; ENCONTRO DO COLETIVO PAULO FREIRE DE 
FILOSOFIA, EDUCAÇÃO E CULTURA, 1., 2023, União da Vitória. “Por um mundo onde caibam muitos 
mundos”: educação popular, corpo-terra-território e(r)-existência. União da Vitória: UNESPAR, 2023. 

SIMAS, Luiz Antonio. Pedrinhas miudinhas: ensaios sobre ruas. Aldeias e terreiros. 2 ed. Rio de 
Janeiro: Mórula, 2019. 

WILLIAM, Rodney. Apropriação cultural. São Paulo: Pólen, 2019. 

 



 

28 
 

 
 

ESCREVER-SE NEGRA: IDENTIDADE E MEMÓRIA EM FAMÍLIAS INTER-RACIAIS 

Aline dos Santos Carolino 

 1 INTRODUÇÃO 

E se a voz de nossas ancestrais tinha rumos e funções demarcadas pela casa-grande, 
a nossa escrita não. Por isso, afirmo: “a nossa escrevivência não é para adormecer 

os da casa-grande, e sim acordá-los de seus sonos injustos” 
(Evaristo, Conceição; 2020). 

  
Florianópolis, 27 de julho de 2024. 
  
Oi, Aline! 
  
    Desde que vi sua apresentação, lá no SLIJ, não penso em outra coisa e fiquei com vontade de te 
escrever, pois essa temática me interessa muito. 
    Eu sou muito parecida com você. Tenho a pele bem clara, “branca” e o cabelo afro. Tenho 
dezenove anos e uma irmãzinha de 10 anos. Ao contrário de mim, ela é branca de cabelos lisos e 
ondulados nas pontas. Puxou mais para a família do meu pai. E eu sou bem parecida com a família 
da minha mãe.  
    Eu poderia falar da minha escola, das minhas amizades, de como sou vista, mas eu quero mesmo 
é falar lá da minha casa, da minha família.  
    A minha mãe é uma mulher negra que casou com meu pai branco, descendente de imigrantes 
italianos, aqui em Santa Catarina. Tanto ele quanto ela nasceram neste estado. Desde pequena, eu 
sinto que essa diferença entre os dois traz um certo status pro meu pai e um certo “poder”. O que 
percebo desde a minha infância, é que ele sempre se colocou como alguém melhor do que a família 
da minha mãe. Mas, vindo dele, não é de se estranhar. O que eu estranho muito é o jeito que a 
minha mãe ficava, sem reagir. Era como se a história da família dela não fosse importante também. 
O meu pai sempre considerou inferior até o lugar onde a família da minha mãe morava. Não visitava 
a casa dos meus avós maternos. Não participava nem das festas de família. E ela, de alguma forma, 
desvalorizava também porque nunca enfrentava as chacotas do meu pai. Nunca enfrentou o lugar 
de negatividade colocado por ele em relação a família dela. 
    Parece que ela sempre estava querendo provar alguma coisa para a família dele. Eu vejo isso em 
alguns comportamentos dela. Por exemplo, minha mãe tem certa obsessão por limpeza. Então, ela 
estava sempre preocupada com minha nona que ao chegar em nossa casa, ia vendo se tudo estava 
limpo. Quando eu era pequena e o meu pai me deixava na casa dela porque minha mãe estava no 
trabalho, ela chegava a revistar o meu cabelo, a minha orelha. Esse comportamento dela sempre 
fez com que minha mãe ficasse mais tensa em relação à família do meu pai. Ela se comportava muito 
diferente quando a visita era da parte da família dela, ficava mais leve.  
    Mesmo assim, o mais estranho mesmo pra mim, é que, desde pequena, minha mãe sempre 
pareceu valorizar mais a origem ‘italiana’ do meu pai, do que a  afro-brasileira da parte dela. Ela 
nunca falava da história dos antepassados dela, mas ficava sempre muito empolgada com as 
histórias que o meu pai contava dos ‘italianos’ da parte dele, que vieram da Itália e fizeram a vida 
aqui em Santa Catarina com muito trabalho… De um tempo pra cá, eu falo pra ela “reage, mãe!” 



 

29 
 

    Com minha tia, irmã da minha mãe, é que ela está se conscientizando sobre essa inferioridade que 
ela precisa superar. Com essa tia eu aprendi a gostar de mim, da minha aparência, principalmente 
do meu cabelo desde bem pequena porque ela, ao contrário da minha mãe, é bem “nariz empinado”, 
cabelo black, me inspirei muito nela para gostar do meu cabelo e do jeito que eu sou desde criança.   
    E ela vivia provocando discussões lá na nossa casa. Levou até Angela Davis para minha mãe ler.  
Ela sempre diz que se tem uma coisa que o dinheiro não tira é o racismo, se assim não fosse, o 
Vinícius Júnior não sofreria tanto racismo, já que ele é tão rico.  
   Eu acho muito importante que sua pesquisa, Aline, vai falar das famílias inter-raciais porque no 
interior dessas famílias muitas coisas acontecem desde a infância, que, de alguma forma, pode 
prejudicar a formação da pessoa. 

Tulipa, 19 anos. 
  

  
Este artigo apresenta parte da pesquisa de mestrado em andamento intitulada “Entre cartas e 

constituição da identidade: experiências de mulheres negras de famílias inter-raciais”. As 
interlocutoras emergiram no contexto da apresentação do projeto de mestrado em um Seminário1 
promovido pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). No ambiente de escuta, troca e 
reflexão proporcionado pelo seminário, ao compartilhar meus próprios olhares e inquietações 
enquanto mulher negra e integrante de uma família inter-racial, algumas mulheres manifestaram 
interesse em contribuir com o estudo. Após esse encontro, enviei a elas uma carta, convidando-as a 
compartilhar suas histórias de vida, experiências na infância, na adolescência e/ou na vida adulta. 
Poucos dias depois, começaram a chegar as cartas-resposta. Para este artigo, dentre as quatro 
recebidas, foi escolhida uma das cartas para enunciar, como podemos ler acima na integra, assinada 
sob o codinome Tulipa2. 

Roselete Fagundes de Aviz (2021) nos convida a tecer as cartas-resposta como o encontro e o 
diálogo entre mulheres que compartilham inquietações semelhantes. Segundo a autora, “enquanto 
procedimento epistemológico, as histórias de vida materializam vozes de pessoas individuais, 
sobretudo pertencentes a grupos sociais a quem a história silenciou” (Aviz, 2021, p. 122). E mais: “é 
por meio das histórias de vida que os sujeitos contam, recontam e, pelo ato de narrar, constituem-
se” (Aviz, 2021, p. 121). Esse movimento abre espaço para uma diversidade de temas e debates, tais 
como as relações raciais, de gênero, as subalternidades, identidades, etnias, religiosidades, sentidos 
de pertencimento, classe social e feminismos. Trocar cartas nos transporta para o encontro com o 
outro, com a palavra do outro no exercício do (com)partilhamento (Aviz; Silveira, 2022). Essa tessitura 
articula-se com a escrita reflexiva das cartas-resposta, que é uma poderosa ferramenta na construção 
de identidades especialmente quando focada em questões raciais. Nóvoa (2014 p. 13) nos diz que 
“numa carta, o que interessa é a relação, esse diálogo em que conversamos conosco quando nos 
dirigimos ao outro, ainda que seja um outro imaginário”. O ato de escrever uma carta está 
intimamente ligado à introspecção, à escolha de cuidados de palavras e organização de pensamentos 
e sentimentos, o que propicia uma enunciação crítica e profunda das experiências vividas.  

Escrever uma carta também pode ser entendido como uma “escrevivência” (Evaristo, 2020), 
fenômeno que, segundo Conceição Evaristo, ao ser pensando como diaspórico e universal, nos leva 
                                                           

1 1X Seminário de Literatura Infantil e Juvenil (X SLIJ) e do VII Seminário Internacional de Literatura Infantil e 
Juvenil e Práticas de Mediação Literária (VII SELIPRAM): Viver espaços e tempos de mediação. organizado pelo 
LITERALISE – Grupo de Pesquisa em Literatura Infanil e Juvenil e Práticas de Mediação Literária (UFSC/CNPq), 

2 Embora a interlocutora tenha se identificado ao enviar sua carta, nesta escrita, optei por dar a ela um codinome 
de flor 



 

30 
 

“a imagem fundante do termo a figura da Mãe Preta, aquela que vivia a sua condição de escravizada 
dentro da casa-grande” (Evaristo, 2020, p. 30). Era essa mulher quem cuidava da casa, alimentava as 
crianças e, mesmo cansada, precisava contar histórias para a “casa-grande” dormir. Resgatar essa 
imagem é um gesto que amplia a semântica do termo, ou seja, a escrevivência é um ato de escrita das 
mulheres negras que busca desfazer a imagem histórica de silêncio e opressão, revelando a potência 
do corpo-voz dessas mulheres mesmo sob controle. Como afirma a autora, “se ontem nem a voz 
pertencia às mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos pertencem também” (Evaristo, 2020, 
p. 30). Pertencem a nós porque “nos apropriamos desses signos gráficos, do valor da escrita, sem 
esquecer a pujança da oralidade de nossas e de nossos ancestrais” (idem). Ao articular a enunciação 
da mulher negra como narradora e protagonista de sua própria história, a escrevivência emerge como 
uma possibilidade de narrativa, capaz de olhar para si e construir futuros para outras mulheres negras, 
suas comunidades e seus territórios de pertencimento. Prática que, com toda potência, aponta o lugar 
da voz como uma possibilidade de “erguer a voz”3, conforme nos diz bell hooks4 (2019a). Foi com esse 
olhar que escolhi não seguir um roteiro com perguntas fixas para as participantes, pois ao escreverem 
as cartas-resposta a liberdade de cada uma foi intensificada, permitindo que colocassem em evidência 
aspectos de suas experiências pessoais. 

A sabedoria das mulheres negras se preservou e se transmitiu por meio de expressões culturais 
como a oralidade, a música, o corpo, a religiosidade afro-brasileira e a vida cotidiana, espaços 
considerados não hegemônicos, mas cruciais para a construção de uma consciência crítica. 
Atualmente a presença de intelectuais negras nos meios acadêmicos e de comunicação, visibilizou o 
pensamento feminista negro, ainda que, curiosamente, continue subjugado, mas de uma maneira 
diferente como aponta Patrícia Hill Collins (2016). A partir disso abre-se a possibilidade das mulheres 
negras de “autodefinirem-se” e “autoavaliarem-se” em uma forma de desafiarem as produções 
estereotipadas sobre si e autoavaliarem o processo de substituir imagens fixas, por imagens 
autênticas. Seja por meio das cartas, da escrita de si, da arte, da literatura, cinema, locais de 
resistência aos sistemas de dominação.  

Nessa perspectiva feminista, que percebe a interligação entre raça, gênero e opressão de classe 
(Collins, 2019) e toma como centro a mulher negra como sujeito político e com agência (Haraway, 
1995). A prática implicada à pesquisadora, foi a de transitar de uma epistemologia da “fala” para uma 
epistemologia da “escuta”, nas palavras de Roselete Fagundes de Aviz (2021 p. 122) “não apenas fazer 
a recolha de histórias de vida, mas trazer a voz fidedigna dessas pessoas, suas expressões e visões de 
mundo, uma vez que é nesse aspecto que se consegue confrontar o silêncio que a história e a 
produção científica dominante têm imposto”. Patrícia Hill Collins (2016, p. 104) aponta que quando 
as mulheres negras afirmam suas próprias definições, elas rejeitam de modo inequívoco a suposição 
acrítica de que quem ocupa posições de autoridade para descrever e interpretar a realidade. 

                                                           
3 Marilea de Almeida (2019) no prefácio “a voz, a coragem e a ética feminista” do livro de bell hooks “Erguer a 
voz: Pensar Como Feminista, Pensar Como Negra” (2019a) expressa que precisamos aprender a usar a voz por 
meio de um dizer comprometido com a liberdade humana, isto é “Erguer a voz articula simultaneamente corpo 
(a voz), prática (a coragem) e ética (compromisso com a dignidade humana). Três dimensões fundantes nos 
projetos políticos feministas” (Almeida, 2019, p. 10). Nesse sentido, “o falar de si em bell hooks não pode ser 
compreendido como um ato narcísico de autopromoção, mas como um exercício de autorrecuperação, prática 
que exprime uma ética do cuidado de si que, conforme enfatizou Foucault, nunca está apartado do cuidado com 
os outros” (idem, p. 14). 
 
4 bell hooks prefere que seu nome seja escrito em letras minúsculas destacando que mais importante do que 
quem ela é, o que ela teria a dizer. 



 

31 
 

Independentemente do conteúdo de fato das autodefinições, o gesto de reivindicar a si mesmas 
confere às mulheres negras o pleno reconhecimento de seu poder como sujeitos humanos. 

Neste contexto, como veremos a seguir, refletir sobre a constituição da identidade de sujeitas 
negras e, nesta pesquisa, de mulheres negras oriundas de contextos inter-raciais exige que se 
considere os atravessamentos culturais que conformam essas experiências. Portanto, apoio-me nas 
contribuições teóricas da professora, escritora e ativista Gloria Jean Watkins, conhecida pelo 
pseudônimo bell hooks (2019b), dentre suas categorias, há uma que considero central para a reflexão 
que proponho e que, apesar de ainda pouco explorada na área da educação, é necessária: a crítica 
cultural.  
1.1  OBJETIVOS 

Refletir sobre como a carta-resposta de uma mulher negra, integrante de uma família inter-racial, 
revela processos de constituição identitária atravessados por raça, gênero e memória. Com base na 
crítica cultural de bell hooks (2019b), busca-se compreender de que modo a narrativa pessoal se 
transforma em linguagem coletiva de empoderamento. 
  
1.2   JUSTIFICATIVA 

Esta pesquisa se justifica pela urgência de compreender os processos de constituição da 
identidade racial de mulheres negras nascidas em contextos familiares inter-raciais, cujas experiências 
revelam tensões marcadas por silenciamentos, desvalorização da ancestralidade negra e idealizações 
da branquitude. Os estudos que tomam a crítica cultural como questão central, ainda são escassos, 
revelando uma lacuna teórica que este trabalho se propõe a tencionar. Em um país estruturado pelo 
racismo, é necessário criar espaços em que essas mulheres possam narrar suas vivências a partir de 
seus próprios referenciais. 

                 1.2.1 Estruturação do texto 

Este artigo está organizado em 5 partes. No primeiro tópico, apresento o percurso da 
pesquisa, situando o tema, os objetivos e a justificativa do estudo.  

No segundo tópico, desenvolvo as reflexões teóricas que sustentam a pesquisa, com ênfase 
na crítica cultural de bell hooks, nos feminismos negros e nos estudos sobre identidade racial em 
contextos inter-raciais. 

O terceiro tópico traz a metodologia quanto como dispositivo de escuta sensível.  
No quarto tópico trago a experiência da carta de Tulipa para dialogar com as reflexões 

teóricas.  
Por fim, nas considerações finais, retomo as principais questões discutidas ao longo do artigo 

e aponto caminhos possíveis para pesquisas futuras. 
 

2 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

bell hooks (2022), em “Olhares negros: raça e representação”, nos convida a refletir sobre os 
efeitos do auto-ódio internalizado pelas pessoas negras, fruto de um processo contínuo de exposição 
a representações negativas e estereotipadas, especialmente nos espaços da cultura popular. Segundo 
ela, “as imagens que consumimos na mídia de massa continuam a apresentar ao público global as 
mesmas velhas representações prejudiciais” (hooks, 2022, p. 22), e mesmo que muitas dessas pessoas 
tenham se tornado diretoras e roteiristas, ainda reproduzem os padrões da cultura dominante. 



 

32 
 

A autora expressa que o racismo só será superado quando tivermos uma transformação 
profunda em todas as dimensões da cultura, especialmente na forma como as imagens são 
produzidas, difundidas e consumidas. O racismo é uma das engrenagens fundamentais do capitalismo, 
ele não está à parte, ele é parte da estrutura, quando estamos desconectados do nosso corpo, da 
nossa humanidade, o que se instala é a desumanização. Ainda que imagens que rompem com os 
estereótipos e propõem visões libertadoras tenham surgido no cenário cultural, sua circulação 
encontra resistência, pois operar dentro dos moldes de uma estética racista, que reforça padrões 
hegemônicos, costuma ser recompensado com visibilidade, prestígio e lucro, sobretudo no campo da 
cultura popular. Já as tentativas de propor outras narrativas e estéticas, são escanteadas (hooks, 
2022). 

Nesse cenário, Stuart Hall (2009) contribui ao refletir sobre as transformações sociais de seu 
tempo, deslocando o foco de sua análise para a interseção entre raça e comunicação. No início dos 
Estudos Culturais, Hall partiu da crítica aos estereótipos raciais, à representação negativa de raça e 
etnia na mídia, e à ausência da experiência negra como parte central da história inglesa. Com o 
amadurecimento de suas reflexões, sua compreensão aprofunda-se: antes perguntava se a mídia 
distorcia a realidade, mais tarde reconhece que ela não apenas reflete, mas também participa da 
constituição do que entendemos como realidade: “Os Estudos Culturais me ajudaram a compreender 
que a mídia participa na formação, na constituição das coisas que reflete” (Hall, 2009, p. 6). Essa 
constatação articula-se à concepção de cultura proposta por Hall (2016), compreendida como um 
campo simbólico em permanente disputa, no qual a linguagem desempenha um papel central, onde 
os significados são produzidos, compartilhados e socialmente negociados. Assim, em qualquer 
cultura, coexistem diferentes interpretações sobre um mesmo tema e múltiplas formas de 
representá-lo. A cultura, nesse sentido, está profundamente relacionada não apenas a conceitos e 
ideias, mas também a sentimentos, emoções e ao senso de pertencimento: “a cultura se relaciona a 
sentimentos, a emoções, a um senso de pertencimento, bem como a conceitos e a ideias” (Hall, 2016, 
p. 20). Segundo Terra Johari, 

 
A cultura é compreendida como um domínio de regulação da vida social, já 
que as práticas sociais — e inclusive nossas identidades e subjetividades — 
são profundamente influenciadas pelas imagens e representações que 
consumimos. Investimos desejo nessas imagens, muitas vezes 
inconscientemente, e assim vamos assumindo nossas posições subjetivas 
(Johari, 2023 p. 14). 

  
Além disso, Hall destaca que o racismo não deve ser tratado no singular, como um fenômeno 

uniforme. Ao contrário, ele assume múltiplas formas, contextualmente situadas, que produzem 
efeitos concretos e distintos. “Uma coisa que os Estudos Culturais têm me ensinado é, de fato, não 
falar de racismo no singular e sim de racismos, no plural” (Hall, 2009). Essa multiplicidade exige que 
estejamos atentos às nuances e às diferentes maneiras pelas quais o racismo opera, se inscreve nas 
culturas e atravessa a vida cotidiana. É nesse sentido que bell hooks (2019b) escreve que, 

  
Ao longo da história, a crítica cultural tem agido como uma força promotora 
de resistência crítica na vida das pessoas negras, permitindo que cultivem 
uma prática cotidiana de crítica e análise que pode interferir em produções 
culturais destinadas a promover e reforçar a dominação, chegando até 
mesmo a desconstruí-las. Em outras palavras, uma família negra pobre, 
como aquela em que eu cresci, pode se reunir para assistir Amos ‘n’ Andy — 



 

33 
 

desfrutando da série ao mesmo tempo que lhe tece críticas — e falar sobre 
como essa produção cultural servia aos interesses da supremacia branca 
(hooks, 2019b p. 35) . 

  
A representação cultural da mulher negra, nesse contexto, atua como um instrumento que 

pode tanto reforçar quanto tensionar os sistemas de dominação racial e patriarcal. Mas como as 
imagens socialmente construídas moldam o lugar simbólico e político da mulher negra, impactando 
suas experiências? Quais caminhos apontam para repensarmos as representações? bell hooks (2023) 
problematiza como os estereótipos culturalmente impostos às mulheres negras, frequentemente 
representadas como duras, raivosas ou hiperssexualizadas são amplamente reproduzidos em filmes, 
livros, séries, músicas e demais expressões midiáticas, que atuam diretamente na formação dos 
nossos imaginários sobre o que é ser negra.  

Quando esses imaginários estão presos a estereótipos ou marcados pela ausência de 
representações positivas, a negritude passa a ser construída com base em rejeições, como as que vivi: 
desejar os traços da minha mãe e do irmão, rejeitar os do pai. Marcas da ação do racismo e da negação 
simbólica da negritude, ou seja, tais representações moldam as nossas subjetividades. Como destaca 
Luciane Ramos-Silva (2019, p. 17), “romper com o poder da mídia sobre esses imaginários significa 
construir retratos potenciais que revelem as múltiplas feições da existência negra”. Para bell hooks 
(2023) a cultura é um campo de disputa, onde se constroem imagens que podem tanto sustentar 
opressões quanto abrir brechas de resistência. Nesse sentido, a negritude não é apenas uma condição 
racial, mas uma afirmação ética, estética e política, é no reconhecimento das imagens que nos negam, 
mas também na busca por outras que nos afirmem, que vamos compondo nossas identidades negras. 
Assim, resistir é também reimaginar e reinventar nossas imagens no mundo. 

Criticar, para hooks (2019b), é um ato político. É colocar em crise. É interrogar as imagens que 
consumimos e os discursos que naturalizamos. Nesse sentido, bell hooks (2019b) relata que, ainda na 
infância, após assistir a um filme, ela e suas irmãs costumavam conversar sobre a obra, uma prática 
que, mais do que uma simples troca de impressões, revelava-se como um exercício de formação de 
consciência crítica diante das questões raciais. Segundo a autora, “reagindo à produção cultural 
televisiva, as pessoas negras encontravam um espaço para expressar a raiva provocada pelo racismo 
presente na representação e na construção das imagens” (hooks, 2019b, p. 36). Não era um consumo 
passivo, mas uma forma de assistir criticamente, ou seja, “a tela não era um espaço de fuga. Era um 
espaço de confronto e encontro” (idem).  

Discutir as transformações nas formas como as pessoas negras reagem às mídias produzidas 
pelo capitalismo de consumo é importante para compreender os impactos dessas representações, 
uma vez que as representações têm o poder de influenciar a formação da identidade social (hooks, 
2019b). A crítica cultural, nesse sentido, não apenas questiona esse imaginário e sua permanência, 
mas também aponta para as consequências da escassez de representações complexas de pessoas 
negras, “mais do que desconstruir a produção cultural, a crítica cultural chama atenção para os modos 
alternativos de criação, para novas formas de ver, pensar e ser” (hooks, 2019b, p. 23). Nos deparamos 
frequentemente com personagens negras na cultura popular que pouco se relacionam com a nossa 
realidade ou com as vivências das pessoas negras ao nosso redor. 

bell hooks observa que, entre o final dos anos 1960 e a década de 1970 nos Estados Unidos, 
ocorreu uma mudança de paradigma: apesar do racismo, pessoas brancas passaram a considerar 
aceitável a presença de pessoas negras nas telas. Reflexo da cobertura midiática dos movimentos 
negros pelos direitos civis, “as revoltas ligadas à raça e afins geraram notícias interessantes. A 
violência aparecia na tela em cores vivas, de uma forma que capturava a atenção do público de massa. 
As imagens negras foram comoditizadas como nunca antes na história” (hooks, 2019b, p. 37).  



 

34 
 

No Brasil as primeiras produções cinematográficas construíram narrativas que invisibilizavam 
os corpos negros, essa ausência, parte de um projeto estético e político buscava afirmar um ideal 
eurocêntrico de nação, no qual a população negra deveria ser apagada ou mantida à margem da 
representação. Lélia Gonzalez (2020) sobre esse estereótipo no Brasil, expressa 

  
Por que será que no teatro, no cinema ou na televisão as atrizes negras só 
vivem personagens secundárias e subalternas (sobretudo como empregadas 
domésticas) ou, quando muito, personagens que fazem o gênero “erótico-
exótico”? É porque são profissionais incompetentes ou porque só têm 
oportunidade de desempenhar papéis que reforçam a imagem de 
inferiorização da negra? A gente sabe, por exemplo, o que aconteceu com 
Vera Manhães por ocasião da montagem de Gabriela, cravo e canela na TV: 
preferiram dar o papel-título para a “morena” Sônia Braga (cuja capacidade 
profissional não está sendo questionada aqui, de modo algum). Claro que 
Sônia não teve qualquer responsabilidade quanto ao fato de ter sido ela a 
escolhida. Mas (e estou falando do romance) a Gabriela original não tem 
nada de “morena”, e sim de negra. Pois é, questão de “boa aparência” 
(Gonzalez, 2020, p. 201). 

  
Como evidência bell hooks (2019b), o processo de inserção de pessoas negras no cinema, 

teatro, televisão não se traduziu em representações justas ou complexas. Pelo contrário, o imaginário 
racista, forjado pela supremacia branca, continuou a ditar os moldes dessas imagens, insistindo em 
retratar pessoas negras em situação de subalternidade, como oriundas de famílias desestruturadas, 
marcadas por sofrimento constante e por relações afetivas opressivas. Além disso, reforça-se a ideia 
de que existe apenas um modelo legítimo de sucesso e felicidade, aquele vinculado aos padrões do 
capitalismo, negando a multiplicidade de experiências negras. 

O Teatro Experimental do Negro (TEN) em 1944, liderado por artistas negros e negras como 
Abdias do Nascimento e Ruth de Souza, teve como propósito resgatar a cultura negro-africana, 
buscando a “valorização social do negro no Brasil, através da educação, da cultura e da arte” 
(Nascimento, 2004, p. 210). Dessa forma, aquilo que se observava na sociedade brasileira revelava “o 
esmagamento da cultura negra pela cultura dominante” (Nascimento, 2004, p. 214). A premissa do 
TEN pode ser lida a partir das palavras de Abdias do Nascimento (2004), 

  
na criação de peças dramáticas brasileiras para o artista negro, 
ultrapassando o primarismo repetitivo do folclore, dos autos e folguedos 
remanescentes do período escravocrata. Almejávamos uma literatura 
dramática focalizando as questões mais profundas da vida afro-brasileira. 
Toda razão tinha o conselho de O’Neill. Uma coisa é aquilo que o branco 
exprime como sentimentos e dramas do negro; outra coisa “é o seu até 
então oculto coração, isto é, o negro desde dentro. A experiência de ser 
negro num mundo branco é algo intransferível” (Nascimento, 2004, p. 214). 

  
Nilma Lino Gomes (2012) aponta que o TEN desempenhava o papel de alfabetizador, 

caminhando ao lado da educação, reivindicando ensino gratuito para crianças, recrutando “operários, 
empregados domésticos, favelados sem profissão definida, modestos funcionários públicos” (Gomes, 
2012, p. 737), onde lhes era oferecido o conhecimento e “uma nova atitude, um critério próprio que 
os habilitava também a indagar o espaço ocupado pela população negra no contexto nacional” (idem). 
Os movimentos negros abriram caminhos para que artistas negros passassem a ocupar outros espaços 



 

35 
 

e papéis no cinema. Hoje, é possível notar uma ampliação na presença negra em diferentes funções 
e posições dentro do audiovisual. No entanto, é necessário reconhecer que, apesar desse avanço, 
muitas narrativas continuam sendo conduzidas por cineastas brancos ou moldadas por estereótipos 
centrados na dor e no sofrimento da mulher negra ou do homem negro. Essa dinâmica sustenta uma 
representação ainda atravessada por olhares externos, reafirmando o controle branco sobre as 
histórias e experiências negras. 

Como exemplo dessa reflexão sobre a multiplicidade das experiências negras e da 
necessidade de romper com representações limitadas, podemos citar o vídeo de Alê Garcia (2025), 
“O problema do negro fora do estereótipo”5, nele, o escritor nos convida a pensar sobre a ascensão 
do “personagem negro excêntrico” na cultura pop, destacando a importância de personagens negras 
e negros complexos, introspectivos, com camadas, desejos e subjetividades que, não 
necessariamente, se alinham aos códigos culturais associados à branquitude6, mas que também não 
precisam reproduzir as expectativas do que é “ser negro o suficiente”. Por muito tempo nossas 
representações foram limitadas ao “valentão, o engraçado, o traficante, o sábio ou o escravizado”, 
que por décadas ocuparam os poucos espaços destinados a personagens negros no cinema e na 
televisão. Esses personagens carregam uma força política justamente por existirem fora dos moldes 
impostos: elas desafiam as representações unidimensionais (viver em função da dor, da violência ou 
do estereótipo) e revelam outras formas de ser negra e negro no mundo. Quando são protagonistas 
de narrativas criadas por pessoas negras que valorizam suas particularidades, sua excentricidade 
deixa de ser um detalhe curioso e passa a ser a lente através da qual o mundo é narrado. Surge, assim, 
um novo tipo de personagem que subverte os “tropos raciais” clássicos e repetitivos, abrindo espaço 
para representações mais plurais da experiência negra. 

Na cultura popular, essas contradições podem ser observadas em diversas expressões 
midiáticas. Um exemplo é uma conversa que assisti entre Rita Batista e Maju Coutinho no Canal GNT7. 
Rita Batista diz estar “na proa do navio negreiro”; é uma mulher negra de classe média, que não 
carrega a narrativa do sofrimento extremo. Não passou fome, não foi a primeira da família a ingressar 
na universidade. Ela aponta como há uma expectativa social de que pessoas negras tenham, 
necessariamente, histórias marcadas pela dor ou pela escassez, um olhar enviesado pelas 
representações que consome e pelos próprios preconceitos. 

Na mesma linha, Maju Coutinho interpela a entrevistadora branca, que havia mencionado ter 
tido uma infância humilde. Maju pergunta se, em algum momento da infância, alguém já havia 
presumido essa condição sem que ela mesma dissesse. Pois com Maju, isso sempre ocorreu. Embora 
não tenha vindo de uma comunidade carente, viajou para a Disney aos 15 anos e sua mãe cursou uma 
universidade, sua trajetória foi frequentemente atravessada por suposições baseadas apenas na sua 
aparência, sem questionar que a comunidade negra não é algo homogêneo, existem várias trajetórias. 

A crítica cultural configura-se como um espaço de provocação e deslocamento, um campo 
onde somos instigados a questionar as representações recorrentes que atravessam nosso cotidiano. 

                                                           
5 GARCIA, Alê. O problema do negro fora do estereótipo. YouTube, 2025. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=htwrvURaDPU. Acesso em: 24 jun. 2025. 
 
6 A branquitude, como nos ensina Maria Aparecida Bento (2022), é mais do que cor, é uma posição de privilégio 
(2022). E talvez um dos seus maiores privilégios seja o de não se ver. Pessoas brancas não se reconhecem como 
racializadas, foram historicamente constituídas como o padrão, o centro, o modelo do que é ser humano e, 
portanto, não refletem criticamente sobre a própria identidade racial. 
 
7 GNT. Identidade e raízes: como saber de onde viemos nos transforma, com Maju Coutinho. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=0FWlzyhExC4. Acesso em: 5 ago. 2025. 



 

36 
 

Como pensar as questões abordadas, como o auto-ódio, a não aceitação da nossa própria imagem e 
identidade sem recorrer à crítica cultural? Como as mulheres negras se humanizam frente ao racismo? 
Afinal, tudo na estrutura social está organizado para que não nos gostemos, para que rejeitemos 
aquilo que somos. E é justamente isso que bell hooks (2022) nos ajuda a desvelar. Os elementos 
culturais que internalizamos de forma muitas vezes inconsciente, moldam nossa forma de ver o 
mundo e a nós mesmas.  

A crítica cultural ainda permanece, em muitos aspectos, como um campo colonizado e 
atravessado por teorias ocidentais, frequentemente negligenciado enquanto dimensão legítima da 
produção intelectual de bell hooks e distante do campo da educação. No entanto, é justamente nesse 
espaço marginalizado que reside a força de sua contribuição teórica. É por meio da crítica cultural que 
a autora articula os múltiplos fios de seu pensamento, evidenciando como a questão racial foi 
sistematicamente excluída do discurso feminista hegemônico. Sua abordagem complexifica o campo, 
tensionando os limites do feminismo e impulsionando-o a revisitar suas bases epistemológicas e 
políticas. Além disso, bell hooks (2019b) propõe uma reconfiguração do olhar sobre a estética e a arte, 
operando um deslocamento epistemológico que a posiciona num lugar de radicalidade crítica, 
reivindicando outras formas de ver, sentir e produzir conhecimento a partir de uma perspectiva 
insurgente. 

 
3 METODOLOGIA  

A escolha metodológica se utiliza das cartas como possibilidade de presença, atenção e 
silêncio, permitindo acolher a singularidade das histórias de vida dessas mulheres e reconhecer suas 
vozes como produtoras legítimas de conhecimento. Ao mobilizar as epistemologias feministas negras, 
este estudo se alinha ao compromisso ético e político de romper com os paradigmas coloniais de 
saber, validando as experiências vividas como centrais para a compreensão das desigualdades raciais 
e de gênero. Nesse sentido, ouvir, acolher e refletir sobre essas narrativas é também um gesto de 
reparação simbólica e uma contribuição para a construção de uma educação antirracista.  

4 RESULTADOS E DISCUSSÃO 

Sobre a carta-resposta de Tulipa, podemos observar o lar como espaço de empoderamento. 
E para isso, é preciso perguntar: Como esse espaço se tornou o lugar de humanização das mulheres 
de sua família? Para bell hooks (2020), o lar não é apenas um lugar físico, é um espaço simbólico, 
afetivo e político. Ela nos lembra que a terra é nosso primeiro lar, é a nossa casa. E a maneira como 
nos relacionamos com esse espaço revela muito sobre as relações que constituímos entre nós. O lar 
como espaço de empoderamento é deslocar o olhar da identidade individual para aquilo que se passa 
entre nós, nas relações, nos afetos, nos conflitos, nos silêncios e na conscientização. Assim, ao invés 
de apenas buscar uma constituição identitária, as experiências das mulheres negras, vão além da 
afirmação de si. Elas expõem o que acontece no entre, no convívio, nos atravessamentos. E é nesse 
movimento que o lar se revela não só como abrigo, mas como lugar de memória, de ruptura e de 
reconstrução. 

Ao refletir sobre as suas experiências dentro do ambiente familiar, Tulipa observa que: “Desde 
pequena, eu sinto que essa diferença entre os dois traz um certo status pro meu pai e um certo “poder”. 
Seu pai sempre colocava a sua mãe em um lugar de inferioridade e sua mãe não reagia, ela continua: 
“ela, de alguma forma, desvalorizava também porque nunca enfrentava as chacotas do meu pai. 
Nunca enfrentou o lugar de negatividade colocado por ele em relação a família dela” (Tulipa). Mas, 
seria possível a mãe de Tulipa romper com esse sentimento de inferioridade? Franz Fanon (2020), no 



 

37 
 

livro “Pele Negra, Máscaras Brancas”, sobre esse sentimento de inferioridade historicamente 
vivenciado pela mulher negra e a exaltação do marido branco de quem aceita tudo, argumenta que 
há um caráter compulsivo nesse processo, que se aproxima de um comportamento fóbico contra si 
mesmo, uma negação da própria identidade. Essa dinâmica ressoa na experiência da mãe de Tulipa 
que evita falar sobre seus antepassados, carregando o peso do acanhamento, da humilhação e do 
medo diante da presença do homem branco, mas também perpassa as experiências de Tulipa, que 
observa a mãe negra ser inferiorizada pelo pai branco: 

  
Desde pequena, minha mãe sempre pareceu valorizar mais a origem 
‘italiana’ do meu pai, do que a afro-brasileira da parte dela. Ela nunca falava 
da história dos antepassados dela, mas ficava sempre muito empolgada com 
as histórias que o meu pai contava dos ‘italianos’ da parte dele, que vieram 
da Itália e fizeram a vida aqui em Santa Catarina com muito trabalho… 
(Tulipa). 

  
Nesse silenciamento, a mãe de Tulipa nega sua ancestralidade, como se esconder suas origens 

pudesse protegê-la. Através de um fenômeno chamado por Fanon (2020) de “eretismo afetivo”, o 
negro se aproxima de uma neusore situacional, ou seja, “uma tentativa de fugir da sua 
individualidade, de anular a sua presença” (Fanon, 2020, p. 74). Nesse caso, a mãe de Tulipa, vai da 
insegurança humilhante, passa pela autoincriminação ressentida e, nas palavras do autor, “muitas 
vezes, a atitude do negro diante do branco, ou diante do seu semelhante, reproduz quase 
integralmente uma constelação delirante que beira o domínio patológico” (idem). De certa forma, 
parece que o pai de Tulipa deseja aniquilar em sua mãe aquilo que possa lembrar qualquer traço de 
negritude: “O meu pai sempre considerou inferior até o lugar onde a família da minha mãe morava. 
Não visitava a casa dos meus avós maternos. Não participava nem das festas de família” (Tulipa).  

O pai reforça que os ancestrais que devem ser lembrados e valorizados pertencem à linhagem 
branca. Isso evidencia, por parte dele, uma contínua negação da negritude e da cultura negra. Tal 
negação, atravessa diretamente a constituição identitária da mãe, afetando sua auto aceitação e 
percepção de pertencimento. Como escreve Tulipa: “E ela, de alguma forma, desvalorizava também 
porque nunca enfrentava as chacotas do meu pai. Nunca enfrentou o lugar de negatividade colocado 
por ele em relação a família dela”.  

A partir do livro “Famílias Inter-raciais: tensões entre cor e amor” (2018) perguntamo-nos 
junto a Lia Vainer Schucman “como pessoas com o racismo tão enraizado tiveram abertura para se 
relacionar afetivamente e, até mesmo, amar companheiros, filhos e netos negros? O que nos parece, 
até agora, é que, ao se envolverem afetivamente com negros, elas ficaram “cegas” para a cor e as 
raízes deles” (Schucman, 2018, p. 58), uma vez que a brancura continua sendo “norma”. Tulipa se 
posiciona como observadora sensível das tensões racistas vividas por sua mãe, como aponta Lia 
Vainer Schucman (2018, p. 57), “o racismo velado dentro de uma família é caracterizado pela negação 
violenta do outro e, precisamente, do membro negro”, não à toa, que sua mãe se sente inadequada, 
querendo provar para a família de seu pai que é “boa o bastante”. A obsessão pela limpeza, por 
exemplo: “ela estava sempre preocupada com minha nona que ao chegar em nossa casa, ia vendo se 
tudo estava limpo” (Tulipa).  

Grada Kilomba (2019) em “Memórias de Plantação: episódios de racismo cotidiano”, a partir 
do termo “contágio”, expressa que as pessoas brancas têm medo de serem contaminadas pelas 
pessoas negras, um receio imaginário de que o “negro” possa sujar a ordem branca. Assim, o corpo 
negro torna-se alvo de controle e, ao mesmo tempo, é incorporado na lógica familiar como alguém 
que precisa constantemente provar seu valor. Bem como a violência também atingia Tulipa, quando 



 

38 
 

sua “nona” revista o seu corpo, essa “preocupação das pessoas brancas com a higiene da mulher 
negra revela, por um lado, o desejo branco de controlar o corpo negro; e, por outro, o medo branco 
de ser sujado por aquele corpo” (Kilomba, 2019, p. 125). Nesse sentido, o que Tulipa observa não é 
apenas a dinâmica entre parentes, é a realidade íntima de um país marcado pelo mito da democracia 
racial, onde o afeto é atravessado pelo racismo, e o lar pode ser tanto abrigo quanto campo de 
opressão. 

Em continuidade Tulipa escreve: “Ela se comportava muito diferente quando a visita era da 
parte da família dela, ficava mais leve (...) De um tempo pra cá, eu falo pra ela “reage, mãe!” (Tulipa), 
ou seja, nesses momentos ela estava livre da vigilância racial, além de ser o lugar onde ela se sente 
conectada com seus ancestrais e pode pertencer livremente. Quando Tulipa pede que sua mãe reaja, 
seu apelo é mais do que um desejo pessoal: é um chamado para quebrar esse ciclo de dominação. 
Sua tentativa de despertá-la do estado de subserviência e “neurose” (Souza, 2020) é, no fundo, um 
ato de empoderamento, um convite para que a mãe, ao resgatar sua história, também resgate a si 
mesma, pois, de certa forma, o que procuramos está em nós mesmos (Walker, 2006). Nesse contexto, 
a mãe de Tulipa é encorajada a reagir frente os episódios de racismo que sofre de seu pai. 

Joice Berth (2019) a partir do feminismo negro, define que o empoderamento é  
  

Quando assumimos que estamos dando poder, em verdade estamos falando 
na condução articulada de indivíduos e grupos por diversos estágios de 
autoafirmação, autovalorização, autorreconhecimento e autoconhecimento 
de si mesmo e de suas mais variadas habilidades humanas, de sua história, 
e principalmente de um entendimento quanto a sua posição social e política 
e, por sua vez, um estado psicológico perceptivo do que se passa ao seu 
redor. Seria estimular, em algum nível, a autoaceitação de características 
culturais e estéticas herdadas pela ancestralidade que lhe é inerente para 
que possa, devidamente munido de informações e novas percepções críticas 
sobre si mesmo e sobre o mundo em volta, e, ainda, de suas habilidades e 
características próprias, criar ou descobrir em si mesmo ferramentas ou 
poderes de atuação no meio em que vive e em prol da coletividade (Berth, 
2019, p. 18). 
  

Empoderar-se dentro de seu próprio lar. bell hooks (2019b, p. 105) expressa que em vista do 
machismo as mulheres acabaram responsabilizadas de “construir lares como espaços de acolhimento 
e cuidado face à dura e brutal realidade da opressão racista e da dominação machista”. Segundo a 
autora, esses lares seriam lugares onde seria possível “restaurar a dignidade negada a nós do lado de 
fora, no mundo público” (idem). Aqui podemos compreender o lar como um espaço de 
empoderamento não apenas às opressões externas, mas também ao machismo e ao racismo que se 
manifestam dentro da própria casa de Tulipa, nas palavras da autora, 

  
Quando nós, mulheres negras, renovamos nosso compromisso político com 
o lar, podemos atender às necessidades e preocupações das jovens negras 
que estão procurando desesperadamente um arcabouço de sentido que dê 
vazão a seu crescimento, jovens que estão batalhando em busca de 
autodefinição. Juntas, nós mulheres negras podemos renovar nosso 
compromisso com a luta pela libertação negra, compartilhando percepções 
e possibilidades de conscientização, compartilhando teorias feministas e 
pontos de vista feministas, construindo a solidariedade (hooks, 2019b, p. 
116-117). 



 

39 
 

  
A mãe de Tulipa, apoiada pela irmã, está em um processo de conscientização, em um 

movimento para desfazer a inferiorização. Tulipa, por sua vez, reconhece que esse apoio da tia veio 
de longe: desde a infância, foi a tia quem a ajudou a gostar de si mesma, a admirar sua aparência, a 
estética negra e, principalmente, a amar seu cabelo. Suas memórias escritas na carta-resposta 
revelam como a afetividade negra podem ser atos de empoderamento e cura, pois a sua tia: “ao 
contrário da minha mãe, é bem “nariz empinado”, cabelo black, me inspirei muito nela para gostar do 
meu cabelo e do jeito que eu sou desde criança. E ela vivia provocando discussões lá na nossa casa. 
Levou até Angela Davis para minha mãe ler” (Tulipa). A tia de Tulipa ao provocar com discussões, de 
certa forma, fortalece a irmã e a sobrinha,  

  
Esse fortalecimento também será pautado pela representatividade, pois à 
medida que nos vemos de maneira positiva nos espaços mais diversos é que 
podemos reconhecer e assimilar a possibilidade de nossa própria imagem 
como positiva também. Muitas são as formas de se trabalhar esses 
movimentos que são inerentes e se intercalam em intensidade, e o principal 
deles é o imagético. Precisamos nos ver de forma positiva, literalmente, pois 
essas imagens vão ressignificar o imaginário que será abalado e 
simultaneamente reconstruído (Berth, 2019, p. 76). 

  
A tia de Tulipa busca transformar o lar de sua irmã em um espaço de empoderamento, onde 

ela possa se afirmar como sujeita, e não como objeto (hooks, 2019a; Kilomba, 2019). Nesse sentido, 
transformar o lar em um lugar onde possam compartilhar suas dores e alegrias, fortalecer umas às 
outras, curar-se da dominação racista e reconstituir-se. Nesses lares, a presença da literatura negra e 
das discussões críticas também se mostram fundamental: ao compreendermos nossa cultura, 
reconhecemos a importância dos nossos ancestrais e assumimos, coletivamente, a responsabilidade 
de apoiar umas às outras no processo de descolonização do pensamento. Sob a perspectiva da crítica 
cultural, empoderar-se dentro do próprio lar é reconhecer esse espaço como político, desnaturalizar 
os papéis historicamente impostos às mulheres negras e reivindicar o lar não apenas como lugar de 
resistência, mas como território fértil para a criação de outras formas de existência. 

 
5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A crítica cultural precisa estar presente na educação, como ferramenta de análise e 
transformação, pois, como nos ensina bell hooks (2022), ao compreendermos nossa cultura, 
constituímos nossa identidade, pertencimento e imaginação. Reconhecemos a importância de nossos 
ancestrais e assumimos a responsabilidade coletiva de apoiar outras mulheres negras, homens 
negros, crianças negras e pessoas brancas na descolonização de seus pensamentos. Assim, abrimos 
caminhos para transformações coletivas. 

No Brasil, a construção imagética do negro na cultura foi atravessada pelo apagamento e 
silenciamento. Os corpos negros foram e são silenciados em diversos espaços, sustentando um 
projeto político e estético eurocentrado com o intuito de reafirmar a branquitude. Frente a essa 
história de exclusão, a crítica cultural, como a que propõem hooks, é um ponto de partida para 
desestabilizar narrativas hegemônicas e abrir caminhos para tensionamentos e questionamentos. 

Por isso, ao pensar o lar como território político, onde mulheres negras, como a tia de Tulipa, 
criam espaços empoderamento, compreendemos que essa crítica não está restrita ao campo 
intelectual, mas se enraíza nas experiências cotidianas. Nas palavras trocadas, nos livros 



 

40 
 

compartilhados, nas conversas que desconstroem o silêncio e curam a dor, emerge uma pedagogia 
crítica, que transforma a intimidade em lugar de empoderamento. 

Assim, ao enviar e receber cartas, ao escutar e ser escutada, abre-se um espaço-tempo de 
insurgência contra os discursos coloniais. Um gesto de validação das experiências vividas como 
saberes afro-diaspóricos, e uma educação que paute a olhar para as imagens, sim, mas também a 
questioná-las. A pensar o lar, sim, mas também a habitá-lo como campo de luta. A escrever cartas, 
sim, mas também a lê-las como narrativas de quem se recusa a ser apagada. 

  
REFERÊNCIAS 

AVIZ, R. F. de; GIRARDELLO, G. E. P. Escrevivências: o blog e o microblog como espaços de pesquisa 
em Histórias de vida. Revista Comunicação e Educação. São Paulo, Ano XXVI, n. 1, p. 119-131, jan./jun. 
2021. 

AVIZ, Roselete Fagundes de; SILVEIRA, Rosilene de Fátima Koscianski da. Cartas gravadas. Celebração 
da voz na formação docente. 1. ed. São Paulo: Appris, 2022. 

BENTO, Aparecida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras; 2022. 

BERTH, Joice. Empoderamento. 1. ed. São Paulo: Pólen Livros, 2019. 184 p.  

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significação sociológica do pensamento 
feminista negro. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 99-127, 2016. 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do 
empoderamento. Boitempo Editorial, 2019. 

DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado (org.). Escrevivência: a escrita de nós. Reflexões 
sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. 1. ed. São Paulo: UBU Editora, 2020. 320 p.  

GOMES, N. L.. Movimento negro e educação: ressignificando e politizando a raça. Educação & 
Sociedade, v. 33, n. 120, p. 727–744, jul. 2012.  

GONZALEZ, Lélia. 2020. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, Intervenções e Diálogos. 
Rio Janeiro: Zahar. 375 pp. 

HARAWAY, Donna. “Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio da 
perspectiva parcial”. Cadernos Pagu, Campinas, SP, n. 5, p. 7-41, 2009. Disponível em 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773 Acesso em 
10/05/2025. 

HALL, Stuart. Cultura e representação. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio Apicuri, 2016. 

HALL, S. Raça, cultura e comunicações: olhando para trás e para frente dos estudos culturais. 
Tradução: H. Hughes. Revisão técnica: Y. A. Khoury. Projeto História, São Paulo, v. 31, n. 2, 2009. 
Disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/2308. Acesso em: 4 jun. 2025. 



 

41 
 

HOOKS, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. tradução de Cátia Bocaiuva 
Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019a. 

HOOKS, bell. Anseios: raça, gênero e políticas culturais. Editora Elefante, 2019b, 448 p.  

HOOKS, bell. Pertencimento: uma cultura do lugar. Tradução de Ana Luíza Andréa Soares. São Paulo: 
Elefante, 2020. 

HOOKS, bell. Olhares negros: Raça e representação. São Paulo: Editora Elefante, 2022 

HOOKS, Bell. Cultura fora da lei: representações de resistência. Tradução de Sandra Silva; prefácio de 
Terra Johari; edição de Tadeu Breda. São Paulo: Editora Elefante, 2023. 420 p.  

JOHARI, Terra. Prefácio. In: HOOKS, bell. Cultura fora da lei: representações de resistência. Tradução 
de Sandra Silva; São Paulo: Elefante Editora, 2023. 420 p. 

KILOMBA, Grada. 2019. Memórias de Plantação: episódios de racismo cotidiano. 1ª ed. Rio de 
Janeiro: Cobogó. 

NASCIMENTO, A. Teatro experimental do negro: trajetória e reflexões. Estudos Avançados, v. 18, n. 
50, p. 209–224, jan. 2004.  

NÓVOA, António. Carta a um jovem investigador em Educação. Revista Investigar em Educação, [S. 
l.], v. 2, n. 3, 2025. DOI: 10.34626/q4a3te08. Disponível em: 
https://ojs.up.pt/index.php/spce/article/view/1671. Acesso em: 6 ago. 2025. 

RAMOS SILVA, Luciane. Prefácio. In: HOOKS, bell. Anseios: raça, gênero e políticas culturais. Tradução 
de Jamile Pinheiro Dias; São Paulo: Elefante Editora, 2019. 448 p. 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Famílias Inter-raciais: tensões entre cor e amor. Salvador: EDUFBA, 2018. 

SOUZA, Neusa Santos. 2021. Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar. 171p. 

WALKER, Alice. We Are the Ones We Have Been Waiting For: Inner Light in a Time of Darkness. New 
York: The New Press, 2006. 

SOBRE A AUTORA: 
  
Aline dos Santos Carolino.  
Mestranda em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGE) da Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC), orientada pela Prof Drª Roselete Fagundes de Aviz, com ênfase em 
feminismos negros, relações étnico-raciais e famílias inter-raciais. Possui graduação em Antropologia 
pela Universidade Federal de Santa Catarina (2019).  
  
E-mail: carolinoaline8@gmail.com 
  
Endereço para acessar o CV: http://lattes.cnpq.br/3304919537167091  
  



 

42 
 

NOTAS: 

 
[1]X Seminário de Literatura Infantil e Juvenil (X SLIJ) e do VII Seminário Internacional de Literatura 
Infantil e Juvenil e Práticas de Mediação Literária (VII SELIPRAM): Viver espaços e tempos de 
mediação. organizado pelo LITERALISE – Grupo de Pesquisa em Literatura Infanil e Juvenil e Práticas 
de Mediação Literária (UFSC/CNPq), 
[2]Embora a interlocutora tenha se identificado ao enviar sua carta, nesta escrita, optei por dar a ela 
um codinome de flor. 
[3]Marilea de Almeida (2019) no prefácio “a voz, a coragem e a ética feminista” do livro de bell hooks 
“Erguer a voz: Pensar Como Feminista, Pensar Como Negra” (2019a) expressa que precisamos 
aprender a usar a voz por meio de um dizer comprometido com a liberdade humana, isto é “Erguer a 
voz articula simultaneamente corpo (a voz), prática (a coragem) e ética (compromisso com a 
dignidade humana). Três dimensões fundantes nos projetos políticos feministas” (Almeida, 2019, p. 
10). Nesse sentido, “o falar de si em bell hooks não pode ser compreendido como um ato narcísico de 
autopromoção, mas como um exercício de autorrecuperação, prática que exprime uma ética do 
cuidado de si que, conforme enfatizou Foucault, nunca está apartado do cuidado com os outros” 
(idem, p. 14). 
[4]bell hooks prefere que seu nome seja escrito em letras minúsculas destacando que mais importante 
do que quem ela é, o que ela teria a dizer. 
[5]GARCIA, Alê. O problema do negro fora do estereótipo. YouTube, 2025. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=htwrvURaDPU. Acesso em: 24 jun. 2025. 
[6]A branquitude, como nos ensina Maria Aparecida Bento (2022), é mais do que cor, é uma posição 
de privilégio (2022). E talvez um dos seus maiores privilégios seja o de não se ver. Pessoas brancas 
não se reconhecem como racializadas, foram historicamente constituídas como o padrão, o centro, o 
modelo do que é ser humano e, portanto, não refletem criticamente sobre a própria identidade racial. 
[7]GNT. Identidade e raízes: como saber de onde viemos nos transforma, com Maju Coutinho. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=0FWlzyhExC4. Acesso em: 5 ago. 2025. 
 



 

43 
 

 
 

ORALIDADE NA ENCRUZILHADA: UMA REESCUTA DO PODCAST 

Vitória Ceratto 

 

Ofereço-te Exu 

o ebó das minhas palavras 

neste padê que te consagra 

[...]  

Laroiê! 

(NASCIMENTO, 1981) 

 

 Introdução: abrindo os trabalhos 

Agô! Começo este trabalho pedindo licença. Licença para poder escutar, falar e movimentar 
uma pesquisa de Exu.  

Este trabalho é uma reescuta e continuidade, o terceiro encontro de uma pesquisa iniciada em 
2023 por Elisa Martins Saes1, Mirele Vitória Cardoso 2e eu. Nós três produzimos o podcast Oralidade 
na Encruzilhada3, o primeiro encontro e ponta-pé inicial da pesquisa, para uma disciplina do curso de 
graduação de História do qual fazemos parte. O segundo encontro foi retomar este trabalho para 
apresentar em público, na 1° Jornada de Estudos Africanos.  

Com o objetivo de revistar essa pesquisa feita por nós, de forma posicionada e tentando 
construir diálogos transdisciplinares, me proponho a dialogar com outros intelectuais não incluídos 
no podcast, como a pesquisadora e poetisa negra brasileira Leda Maria Martins, e o professor e 
pesquisador negro brasileiro wanderson flor do nascimento4. Este breve movimento de comunicação 
permite que as falas dos entrevistados sejam revisitadas a partir de novos caminhos, repensando 
conceitos antes mobilizados, como memória, de outras formas.  

Ao iniciar cada subtítulo deste texto, como forma de valorização dos conhecimentos que foram 
compartilhados conosco durante as entrevistas, abrirei com uma fala dos entrevistados que está 
diretamente relacionada ao assunto que é abordado, ou a uma parte dele. Além disso, ao falar de Exu, 
referenciarei suas qualidades aos conhecimentos transmitidos dentro dos terreiros, conhecidos como 
itan, imprescindíveis para a produção deste trabalho. 

A partir do ponta-pé inicial, eu, Vitória – mulher cisgênero parda, filha de terreiro, artista e 
historiadora em formação –, irei escrever sobre esta reescuta. Primeiramente, apresentarei o podcast, 
o processo de pesquisa e entrevistas. Depois, o foco será nas histórias conhecidas como itan, em 

                                                           
1

 Conheça Elisa e seu trabalho em: http://lattes.cnpq.br/7956049758480244.  
2

 Conheça Mirele e seu trabalho em: http://lattes.cnpq.br/6453198886580102 
3

 [1] Disponível gratuitamente para escuta em: https://open.spotify.com/episode/6x5dddgFICZGEALLolHCzI?si=1c416a44d842499d.  
4

 Respeito a escolha política do professor wanderson flor do nascimento ao escrever seu nome em letras minúsculas e sempre utilizar o sobrenome completo 



 

44 
 

seguida em Exu e, mais tarde, na oralidade e memória, para, assim, concluir os trabalhos. Acima de 
tudo, este terceiro encontro é uma tentativa de escuta atenta aos caminhos antes não percorridos. 
 
O Podcast: escolhas e cruzamentos 

 
O que é que nós estamos fazendo aqui? Ninguém tá nos vendo. Estão todos nos 
escutando, mas você que está nos escutando, aqui está presente Exu. Isso que nós 
estamos fazendo aqui [nos comunicar], é a real vivência da energia e do poder de 
Exu. (ORALIDADE [...], 2023, 19min 49s) 
 

Esta é a fala de encerramento, dita por Babalorixá Aidan de Oxum Olobá, do podcast Oralidade 
na Encruzilhada, produzido no segundo semestre de 2023 para a disciplina de Imagem e Som I. A 
proposta desta foi a execução de podcasts, com entrevistas, em torno do tema “Memória e 
Ancestralidade”. Dessa forma, nosso grupo escolheu falar sobre religiões de matrizes africanas, as 
quais são fundamentadas no conhecimento e na tradição oral. 

Assim, decidimos falar de ancestralidade espiritual, que perpassa todas nós enquanto filhas de 
santo. A memória, dentro deste conceito de ancestralidade, está intrinsicamente ligada, porque 
fundamenta a nossa identidade. Por conta disso, escolhemos falar da memória oral. Dentro das casas 
de religião, ela é muito importante, porque fundamenta nossos valores, práticas e rituais e, como dito 
anteriormente, nossas identidades. Como foco da oralidade, optamos por falar dos itan, histórias do 
sistema oracular de consulta aos Orixás. E, por fim, escolhemos abordar o itan do filá de Exu. 

Para isso, entrevistamos dois pais de santo e uma filha de santo: o Babalorixá Baltazar de Bará 
Agelu, babalorixá de Nação Cabinda do Batuque, líder religioso do Egbé Ilê Odi Oshe; o Babalorixá 
Aidan de Oxum Olobá, babalorixá também de Nação Cabinda do Batuque, líder religioso do Reino de 
Oxum Olobá; e Janaina de Xapanã, filha de santo do Babalorixá Baltazar de Bará Agelu. Saliento que 
tentamos entrevistar outros líderes religiosos, mas, por conta dos prazos, não foi possível realizar as 
entrevistas. Então, a pesquisa ficou em torno da religião Batuque. 

Para realizar as entrevistas fizemos pesquisas para poder produzir as perguntas e, também, 
trocar conhecimentos com os entrevistados. Isso foi importante durante as entrevistas para que 
pudessémos fazer novas perguntas na hora, diante das informações que os entrevistados nos traziam. 
O momento das entrevistas foi muito enriquecedor porque nos deparamos com informações que não 
conhecíamos. E, com o ponto mais interessante do nosso podcast: as variações em torno da 
transmissão do itan.  

E é justamente assim que o podcast começa: com os babalorixás contando, intercaladamente, 
o itan de Exu, da sua maneira. Babalorixá Aidan de Oxum Olobá contou assim:  

 
Existe um itan, conta sobre a ambivalência, a ambiguidade de Exu. Havia dois 
camponeses que eram muito amigos. Eles agradavam a Exu, e Exu era amigo deles, 
e eles davam oferendas a Exu, e Exu ajudava eles a prosperar. Certo dia, eles foram 
trabalhar,  foram lavorar, e esqueceram de louvar Exu. E Exu ficou muito bravo, 
porque naquele dia que eles foram trabalhar, eles esqueceram de agradar ele. E Exu, 
então: “Ah, é?”. Exu, muito esperto e sacana: “Então tá bom. Já que vocês 
esqueceram de mim, eu vou fazer vocês lembrarem de mim de outra forma.” 
Nesse dia, de um lado trabalhava um amigo, e de outro trabalhava o outro. No meio, 
existia uma rua. E Exu é o senhor da rua, o senhor dos caminhos. Ele se vestiu de um 
lado de vermelho e de um lado de branco, com um gorro que também era do  lado 
vermelho e do outro branco. Ao passar, em certo momento, ele cumprimenta o da 
direita, e logo ele cumprimenta o da esquerda. Os dois se olham e se perguntam: 
— Quem é essa pessoa? 
— Quem é esse estranho que passou aqui, todo vestido de branco? 
E, o outro: 
— Não, ele estava vestido de vermelho. 



 

45 
 

— Não, ele estava de branco. 
— Não, de vermelho. 
E aí criou-se a intriga, e eles entraram numa briga ferrenha. Porque eles eram 
orgulhosos, e realmente não porque eram orgulhosos, mas porque, realmente, eles 
tinham visto vermelho e o outro, realmente, viu branco. (ORALIDADE [...], 2023, 
grifos próprios). 
 
 

Acerca da mesma história, Babalorixá Baltazar de Bará Agelu nos disse:  
 

Dentro do pataki de Ifá, se conta que tinha dois irmãos vindo para Terra. Eram 
muito, muito ligados um ao outro, e Exu encontrou eles no Orun e falou para eles 
fazerem um ebó. E eles se achando superiores: “Não precisamos de ebó, porque a 
gente é irmão, a gente nunca vai brigar, nunca vai nada.” Então tá bom, vieram os 
dois para a terra, e Exu passou no meio, numa estrada, no meio dos dois. E, quando 
os dois se falaram de novo: 
— Ah, eu vi Exu. 
— Eu também vi Exu. 
— Sim, ele estava com o gorro vermelho. 
— Não, ele estava com o gorro preto. 
— Não, eu vi ele, e ele estava com o gorro vermelho. 
— Não, ele estava de gorro preto. 
Nisso aí, você imagina que antigamente era muito “sim, sim, não, não”. Então, nisso, 
eles começaram a brigar e acabaram se matando. E, depois da morte, se 
reencontraram e foram falar com Exu. E Exu quis passar para eles que, dentro da 
linha africana, dentro da linha de Ifá, dentro da linha da nação, entre todas as linhas 
espirituais, um ebó, às vezes, pode salvar uma vida. Só que, às vezes, a gente não 
tem a intuição do quão forte e quanta diferença aquilo ali poderia fazer na vida da 
gente. Então, Exu está sempre nos ensinando que, quando Exu fala, a gente tem 
que escutar. (ORALIDADE [...], 2023, grifos próprios) 
 
 

A partir dessas falas, um novo caminho se abriu para nós. Nunca tínhamos ouvido falar em 
pataki; nos deparamos com a mesma história com finais e inícios diferentes, com lições diferentes e 
dentro de linhas espirituais diferentes. Enquanto pesquisadoras, não podíamos ignorar esses fatores. 
Então, recalculamos a rota que tínhamos planejado e produzimos o podcast em torno dessas 
multiplicidades trazidas para nós.  

Como contado pelos babalorixás entrevistados, o itan do filá de Exu pode nos ensinar sobre a 
ambiguidade do Orixá Exu, sobre a importância de um ebó e da comunicação. Além dessas diferenças, 
por meio das palavras grifadas, é possível observar algumas outras variedades entre as histórias 
contadas, como: o tipo de relação entre os dois personagens (amizade ou laço sanguíneo); se são 
terrenos ou vieram do Orun; qual o fim da história (morte ou briga); o erro cometido (esquecimento 
ou recusa do ebó); e características de Exu (esperto, provocador, mobilizador e ensinador). 
 
Itan e/ou pataki: histórias de axé 

 
São vários assuntos, o itan ele serve como um exemplo até na vida das pessoas hoje 
em dia, né? Tu pode dar um exemplo do itan, o que ocorreu na vida, na 
espiritualidade, na religiosidade da pessoa, né? E aí dá uma explicação, o itan serve 
na realidade, para tudo. (ORALIDADE [...], 2023) 
 

As histórias conhecidas por nós como itan, palavra à qual me referirei ao longo do texto, 
possuem diversas finalidades, como apresentado acima por Janaina de Xapanã. As diferentes palavras 



 

46 
 

utilizadas pelos babalorixás para se referirem a essas histórias foram o ponto mais chamativo para os 
nossos ouvidos durante as entrevistas. 

O itan é uma palavra do antigo iorubá que significa história, são histórias do sistema nagô de 
consultas aos Orixás. O pataki possui a mesma origem e significado, mas estão ligados à diáspora 
cubana (PÓVOAS, 2004, p. 25; PEDROSO, 2013). Essa rica divergência apresenta epistemes diversas e 
complexas, que se reinscrevem e se reconstituem na diáspora africana das Américas (MARTINS, 2003, 
p. 67). Vale ressaltar que o Babalorixá Baltazar de Bará Agelu é iniciado no Ifá cubano, e, por isso, 
encontramos essa rica divergência, que evidencia uma certa proximidade entre as diásporas. 

Itan é sabedoria ancestral da cultura oral dos babalaôs iniciados no Ifá. Não é uma sabedoria 
estagnada, eles se modificam com o tempo. Não à toa que esse itan que escutamos foi contado de 
duas formas diferentes. E, ainda, é possível encontrá-lo de outras formas. Este itan é bastante 
conhecido e disseminado, ele foi registrado em coletâneas de itan, como a de Pierre Verger, de 1985, 
e a de Reginaldo Prandi, de 2001. 

De acordo com um itan, há muito tempo Exu foi quem reuniu incontáveis histórias para 
procurar a solução de problemas que afligiam seres humanos e Orixás. Diante desses itan, o Orixá 
tinha reunido todo o conhecimento necessário. Essa sabedoria foi dada a Orunmilá, também 
conhecido como Ifá, e transmitida aos babalaôs, seus seguidores. Exu é o comunicador entre o 
babalaô adivinho e Orunmilá. Quando iniciados na atividade oracular, os babalaôs conseguiam 
identificar os problemas e soluções trazidos pelos seus consulentes (PRANDI, 2001, p. 17-19). Porque, 
dentro das religiões de matrizes africanas, “nada é novidade, tudo o que acontece já teria acontecido 
antes.” (PRANDI, 2001, p. 18). Ou seja, a sabedoria ancestral contempla o nosso presente, passado e 
futuro, numa relação temporal espiralada (MARTINS, 2003, p. 75). 

Atualmente, no Brasil, itan são histórias passadas de geração em geração dentro das casas de 
religião, com diversas finalidades. Para além do sistema oracular, servem para ensinamentos morais, 
ensinar o modo de vida dos terreiros, guiar certos rituais, conhecer os Orixás... O itan está presente 
em cada canto dos barracões, seja nas músicas, nas cores, danças, objetos ou na estrutura do 
barracão.  

Ao longo dos anos, o sistema oracular dos babalaôs foi tornando-se restrito. E, como uma 
reconstituição, o jogo de búzios apareceu através das mães e pais de santo. Antes restritos à atividade 
oracular, hoje ocupam espaços fora do terreiro num movimento de valorização e resgate de saberes 
da população negra brasileira. É possível encontrar itan em peças teatrais, na internet, em livros e 
neste trabalho.  

Mesmo havendo modificações com o tempo – característica natural da oralidade – a repetição 
de um itan remonta ao original, mas também nunca retorna a ele da mesma forma. Dessa maneira, a 
memória oral apresenta possibilidades variadas, que fogem à lógica binária ocidental, no encontro 
dos pontos de vista divergentes. O itan, como dispositivo mnemônico das religiões, serviu de base 
para fundamentar como os nossos terreiros deveriam correr.  

 
Exu: o mensageiro, senhor dos caminhos 

 
Exu é uma versão de nós mesmos do que a gente é lá fora e o que a gente é dentro 
de casa. Em tudo tem Exu. Exu é alegria, Exu é a tristeza... Exu é o que faz a gente ir 
e o que faz a gente voltar de volta para poder aprender a mesma coisa, que o amor 
dele é incondicional. Exu, ele tem tanto amor dentro dele e ele é o próprio amor, 
que, às vezes, eles faz a gente errar para que a gente possa acertar. Então, na minha 
concepção, Exu é isso: é tudo e o nada ao mesmo tempo, mas, principalmente, Exu 
é amor. (ORALIDADE [...], 2023) 
 

Falar de Exu foi uma escolha bem intencional. Ao longo deste trabalho, falei sobre algumas 
questões que se conectam com este Orixá, como o pedido de licença, a comunicação, o oráculo de Ifá 



 

47 
 

e os itan. Mas por que escolhemos Exu? Não tenho uma resposta única, foram vários caminhos que 
foram fazendo sentido e que nos fizeram escolher falar de Exu.  

Um deles foi o afrontamento: Exu é o Orixá que, desde o início do contato com os brancos 
colonizadores, foi demonizado e perseguido. Quando escolhemos falar de religiões de matrizes 
africanas, nos disseram para tratar do racismo religioso como tema principal, o que causou um grande 
incômodo para nós. Reduzir nossa memória e identidade à violência sofrida também é uma forma de 
nos violentar. Precisamos, sim, debater sobre o enfrentamento do racismo religioso em todos os 
níveis da sociedade, mas por que não falar de Exu? 

Exu é movimento e comunicação, e esse é outro motivo. Pensando na oralidade, fez sentido 
para nós falar sobre o Orixá mensageiro. Mais tarde, durante a entrevista com Babalorixá Aidan de 
Oxum Olobá, nossa decisão se fez sentir através de suas palavras, quando ele disse, para quem nos 
ouvia, que estávamos movimentando a energia de Exu.  

Paralelamente, como diz o professor e filósofo wanderson flor do nascimento: ele “não é 
apenas o mensageiro, mas também o movimento de comunicar a mensagem” (flor do nascimento, 
2021, p. 30). E a mensagem intencionada do podcast foi mostrar a potência dos ensinamentos de Exu, 
como bem ressaltadas pelas palavras de Babalorixá Baltazar de Bará Agelu no início deste subtítulo. 

Em Cuba, Exu é conhecido como Eleguá ou Elebará, e é um dos orixás da religião Santería. É 
interessante pensar que ele é sincretizado com o Santo Niño de Atocha, que é o Menino Jesus, ou 
Santo Antônio. Sincretizar Eleguá com a imagem de uma criança é instigante para refletir sobre qual 
qualidade de Exu está sendo destacada nesse sincretismo. Seria o Exu menino, conhecido como Exu 
Bará Agelu? Eleguá é considerado o "porteiro de todos os caminhos" e o mensageiro, sendo 
reverenciado antes de qualquer ritual, assim como acontece no Brasil.  

Conta um itan que Exu, sem ter o que fazer, decidiu ir à casa de Oxalá, o grande criador. 
Enquanto Oxalá trabalhava na criação dos seres humanos, Exu o ajudou por dezesseis anos. Assim, 
aprendeu a trabalhar. Um dia, Oxalá pediu a Exu para ficar na encruzilhada e não deixar passar 
ninguém que não trouxesse uma oferenda a ele. Dessa forma, Exu ajudava o grande Orixá e foi 
recompensado. Quem passasse pela encruzilhada, para ir ou para voltar, deveria também levar uma 
oferenda para Exu. Assim, a encruzilhada tornou-se sua casa, e Exu tornou-se o senhor da 
encruzilhada. (PRANDI, 2001, p. 40-41) 

A encruzilhada é um ponto nodal. No Brasil, cultuamos Exu em duas frentes: Exu Orixá, do qual 
estamos tratando até agora, e o povo de rua. Reitero essa questão porque há particularidades 
similares entre ambas frentes, como a reverência nas ruas e encruzilhadas. Os assentamentos de Exu 
geralmente são feitos ao ar livre, com objetivo de proteger e equilibrar a energia que entra e a energia 
que sai.  

O povo de rua é composto por Pomba Giras e Exus, entendidos enquanto entidades, como nos 
apresentado por Janaina de Xapanã. Seja como Orixá ou como entidade, ambas as figuras são alvo de 
demonização. As complexidades da identidade de Exu, no Brasil:  

 
acabam atrelando a ele características onde através de uma visão ocidental 
conversam com a binariedade de poderes: o bem e o mal. Sendo o caráter de Èṣù 
uma fonte agregadora e disruptiva admite-se vê-lo como uma possibilidade de 
romper ou questionar estas mesmas dicotomias presentes em suas ações. 
(EUGENIO; CAMARGO, 2022, p. 228) 
 

Nesse sentido agregador e disruptivo, Exu é quem nos ajuda a equilibrar nossa energia. Nos terreiros, 
sem o julgamento binário do bem e do mal, Exu nos auxilia a organizar e gerenciar nossos sentimentos 
por meio do movimento. 

Assim, faço uso das palavras do professor wanderson flor do nascimento para (a)firmar essa 
energia de Exu, o Orixá:  

 
Ele é o eterno movimentador, sendo ele mesmo movimento e movimentando-se. 
Ele é um orixá de caminhos, mas também do movimento de caminhar. [...] Ele não 



 

48 
 

é apenas a figura da encruzilhada, mas também o movimento que se faz diante da 
multiplicidade de caminhos que a encruzilhada faz ver, nos possibilitando um 
deslocamento que pode nos encaminhar para vários lugares e um movimentar que 
nos faz ser de outros modos. (flor do nascimento, 2016, p. 30-31) 
 

 
Memória e identidade: corpo e voz nos terreiros 

 
Eu fui conhecendo desde criança, eu já ia no terreiro com a minha avó e eu via a 
mãe de santo contando esses contos. Porque são baseados nesses contos, são 
baseados nos itans que nós tocamos os nossos rituais. [...] [Queremos] que a 
sociedade saiba que existe uma história, que existe um passado que nós temos... 
Nós viemos de algum lugar, e que o itan nos comprova isso. (ORALIDADE [...], 2023) 
 

Quando se pede licença a Exu, é preciso estar comprometido com a palavra. O meu pedido de 
licença no início não foi a toa. O historiador negro malinês Amadou Hampâté Bâ (2010, p. 168), ao 
pesquisar sobre sociedades orais africanas – que se relacionam com a origem das religiões brasileiras 
–, evidencia que o que é dito, tem um compromisso ético e simbólico mais forte do que em culturas 
em que o saber é delegado à escrita. Nessas sociedades, em que a escrita ocupa um papel central na 
memória, tudo o que escapa ao olhar-leitor encontra-se fora do campo de saber (MARTINS, 2003, p. 
64). Historicamente, levou-se muito tempo para entender que a escrita é apenas uma entre as muitas 
formas de transmissão de conhecimento e cultura, trata-se da colonialidade do saber em ação. 

Dentro da esfera cultural dos terreiros, a oralidade ocupa um papel central, como Babalorixá 
Aidan de Oxum Olobá ressalta na fala inicial deste subtítulo. Em África, os tradicionalistas, que são 
fazedores e conhecedores de conhecimento, como os griôs, são a própria memória. Esse fator rompe 
com a lógica ocidental de memória, pois diferencia-se entre ser e ter memória. No Brasil, na diáspora, 
quem mantém essa memória ativa são os líderes religiosos e também os mais velhos, como nos disse 
Babalorixá Aidan de Oxum Olobá: “É um conhecimento que vem passando de geração em geração. 
Daqui a pouco a história não foi assim, mas foi mais ou menos assim. Sabe aquela história de mãe 
preta sentada contando para os seus filhos na volta?” (ORALIDADE [...], 2023). 

Ainda pensando sobre o lugar que a memória ocupa, aprofundo o diálogo pensando no que a 
poetisa Leda Maria Martins (2003) nos apresenta como oralitura, repensando um espaço 
historicamente marginalizado de inscrição da memória: o corpo. Ao se falar, o corpo também fala por 
meio de gestos, compondo uma poética performativa entrelaçada às fronteiras culturais e às 
experiências sociais. Nesse sentido, o corpo torna-se um local de inscrição do conhecimento. 

No que diz respeito a religiões de matrizes africanas, elementos constituintes como o dançar, 
o ato de bater palmas, o cheiro que exala das ervas incensadas, a batida dos tambores – tudo isso 
possibilita, segundo a autora, “apreender a complexa pletora de conhecimentos de saberes africanos 
que se restituem e se reinscrevem nas Ámericas” (MARTINS, 2003, p. 66-67). Para que esses saberes 
e práticas pudessem permanecer vivos até os dias de hoje, foi necessário que passassem por 
processos de transformação, condição indispensável à sua sobrevivência. 

O corpo, enquanto espaço de memória, foi um dos principais vetores dessa permanência. Ele 
ocupa uma posição central nas religiões de matrizes africanas, uma vez que é espaço de culto e 
agência. Na memória do gesto e do dançar, o corpo (re)inventa a perfomance. Nós, pessoas que 
constituímos e somos constituídas pelas culturas de terreiros, mantemos viva essa memória. 

Filhes, filhos e filhas, mães e pais de santo comprometidos com sua ancestralidade e 
respeitadores da tradição – no sentido de entender os fundamentos da religião, repassados inclusive 
através dos itan, dos atabaques, dos rituais e das danças – e que resistem às pressões por mudanças, 
como a ausência dos atabaques, que podem enfraquecer essas tradições, mantêm essa memória viva. 
Conclusão: caminhos abertos 



 

49 
 

 
Fechando os trabalhos deste terceiro encontro, que representa uma reescuta atenta e 

posicionada, aprofundo o primeiro encontro, agora incorporando novas vozes e reflexões sobre Exu, 
ancestralidade, oralidade e memória. Reitero o corpo como arquivo vivo e espaço de memória, 
agência e transformações. Mais do que um simples átomo físico, ocupador de espaço, o corpo é o 
espaço: espaço que guarda e transmite saberes ancestrais, espiralados, através da oralitura – voz, 
gestos, danças e rituais. 

Mais do que apenas corpos, os sujeitos mantenedores dessa memória, pessoas firmadoras, 
comprometidas com suas tradições e ancestralidades, atuam como movimentadores da memória, 
seguindo os ensinamentos de Exu. Exu, o mensageiro, energia do movimento e comunicação, conecta-
se à dinâmica ativa da memória viva e da oralitura. 

O corpo, como elemento central e legítimo espaço da memória, desafia a hegemonia humanista 
eurocentrada, abrindo caminhos para rupturas epistemológicas. Ao concluir os trabalhos deste 
terceiro encontro, mantenho os caminhos abertos para uma escuta atenta e sensível. A manutenção 
das memórias das culturas de terreiros é fundamental para a construção de uma sociedade que 
verdadeiramente respeite suas pluralidades.  

Salve Exu! 

 

REFERÊNCIAS 

BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph. História Geral da África I: Metodologia 
e pré-história da África. Brasília: Unesco, 2010. P. 167-212.  

EUGENIO, Naiara Paula; CAMARGO, Kim. A estética iorubá nos itans e orikis de Èṣù e sua relação de 
coexistência entre ser humano e divino. Problemata - Revista Internacional de Filosofia, v. 13, n. 1, 
p. 223-238, 2022. 

flor do nascimento, wanderson. Olojá: Entre encontros - Exu, o senhor do mercado. Das Questões, v. 
4, n. 1, p. 28-29, 2016.  

MARTINS, Leda Maria. Perfomances da Oralitura: corpo, lugar da memória. Língua e literatura: limites 
e fronteiras, Belo Horizonte, n° 26, p. 63-81, 2003. 

NASCIMENTO, Abdias. Padê de Exu Libertador. IPEAFRO – Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-
Brasileiros: Abdias Nascimento. Disponível em: http://abdias.com.br/poesia/poesia.htm. Acesso em: 
15 abr. 2025. 

ORALIDADE na Encruzilhada. Direção de: Elisa Martins Saes, Mirele Vitória Cardoso e Vitória Ceratto. 
Florianópolis: Podcast do Laboratório de Imagem e Som – LIS/UDESC, 8 dez. 2023. Podcast. Disponível 
em: https://open.spotify.com/episode/6x5dddgFICZGEALLolHCzI?si=szwCWlSVQHehSDCtWdJzag. 
Acesso em: 10 abr. 2025. 

PEDROSO, Lázaro. Pataki. (S.l): Lulu.com, 2013. 

PÓVOAS, Ruy do Carmo. Itan dos mais-velhos: (contos). Ilhéus: Editus, 2004. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das letras, 2001. 

SOUZA, Daniela Barreto de; SOUZA, Adílio Junior de. Itan: entre o mito e a lenda. Letras escreve, 
Macapá, v. 8, n. 3, p. 99-113, 2018.   



 

50 
 

VERGER, Pierre Fatumbi. Lendas africanas dos Orixás. Salvador: Fundação Pierre Verger, 2019.   

 

SOBRE A AUTORA: 

Agô! Sou historiadora em formação e artista em construção. Graduanda em Licenciatura em História 
pela FAED/UDESC e técnica em Fotografia formada pela Escola Câmera Criativa (2023). Realizei um 
período de mobilidade acadêmica internacional na área de Indigenous Studies na Concordia University 
of Edmonton, no Canadá, em 2024. Atualmente, sou bolsista de extensão do AYA - Laboratório de 
Estudos Pós-Coloniais e Decoloniais da Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC). Como 
mulher parda, cisgênero e umbandista, me aproximo dos temas que me proponho a pesquisar com 
respeito, em diálogo com pessoas e territórios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

51 
 

 
 

“MEU QUILOMBO AGORA É MORRO” - NARRATIVAS DE AFRICANIDADES CATARINENSES NO 
DESFILE DA DASCUIA (2023) 

Fernando Nilson Constâncio1 

 

Resumo: A presente comunicação busca debruçar-se no desfile apresentado pela escola de samba 
Dascuia no carnaval das escolas de samba de Florianópolis no ano de 2023, a partir do enredo 
“Africanidades Catarinenses”. Fundada por Altamiro José dos Anjos em 2011, a escola de samba tem 
em seu histórico de enredos a presença de temáticas africanas e afro-brasileiras, focalizando a 
discussão no território de Santa Catarina. Esse é o exemplo da temática de 2023, partindo dos escritos 
de Jeruse Romão, a escola aborda a presença e luta da população negra no estado de Santa Catarina 
até os dias atuais. Nesse aspecto, buscamos analisar e problematizar as discussões abordadas pela 
escola de samba através de seu desfile carnavalesco, utilizando como base as fontes desenvolvidas 
pela escola de samba durante seu desfile carnavalesco (samba enredo, fantasias, alegorias e texto-
sinopse do enredo). Desta forma, acreditamos que a presente temática é uma possibilidade para 
ampliar as perspectivas e análises sobre diáspora e as diferentes fontes para pesquisa em História da 
África e suas conexões com a história de Santa Catarina. 

Palavras-Chave: Africanidades Catarinense; Escola de Samba; Dascuia; Santa Catarina. 

 

1. INTRODUÇÃO 

É no ano de 2004 que se funda o bloco carnavalesco Filhos de Dadá, com a proposta inicial de 
participar dos festejos carnavalescos de Florianópolis em torno da Praça XV de Novembro. A 
brincadeira logo tomou as ruas da cidade e fez grande sucesso, levando o bloco a mudar de nome já 
no ano seguinte à sua fundação. O nome Associação Esportiva Cultural e Carnavalesca Bloco do 
Dascuia foi escolhido em homenagem a pessoa de Altamiro José dos Santos, o seu Dascuia. Figura 
carnavalesca tradicional da cidade, o Seu Dascuia esteve presente em momentos importantes de 
outras escolas de samba. Foi vice-presidente na Embaixada Copa Lord e já chegou a presidir a 
Protegidos da Princesa, as duas primeiras entidades carnavalescas da cidade. Na Dascuia, escolheu 
como morada o Morro do céu, e as cores verde e rosa, uma homenagem à Estação Primeira de 
Mangueira, sua escola do coração no Rio de Janeiro, tornando-a pioneira no uso das cores em 
Florianópolis. 

O Dascuia participou como bloco de enredo desfilando na Passarela Nego Quirido em 
Florianópolis até o ano de 2014, quando se consagrou a grande campeã levando para a avenida uma 

                                                           
1  Doutorando (2025) em História na Universidade do Estado de Santa Catarina. Bolsista de Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), vinculado ao Laboratório de Estudos Pós-Coloniais e 
Decoloniais (AYA). Contato: constancionfc@gmail.com 



 

52 
 

homenagem a Xangô, o orixá da justiça, através do enredo “Preces a Xangô, Kaô Kabecilê! Pai da 
Justiça e senhor dos raios e trovões”, de Layone Ventura. A partir do título de campeã do carnaval de 
2014, o bloco é convidado para virar escola de samba, figurando-se entre as primeiras entidades 
carnavalescas da cidade. Com personalidades negras representativas desde a sua formação inicial, a 
escola de samba segue os aprendizados de Altamiro José dos Santos e se estrutura com o passar dos 
anos. Além da formação negra entre seus dirigentes, a agremiação carnavalesca levará para a 
passarela do samba temáticas que dialoguem com a presença de africanos e afro-brasileiras, 
focalizando a discussão no território de Santa Catarina no ano de 2018, com o enredo O samba e o 
reino da pequena África, de autoria de Jhean Fábio Nascimento, Marco Toscaro, Raphaela Perrut, 
elaborando uma homenagem ao fundador da escola conectada a história do samba no Brasil e suas 
conexões com o território conhecido como Pequena África, no Rio de Janeiro. No ano de 2020, com 
uma homenagem a diversas mulheres negras e suas lutas por igualdade e visibilidade, através do 
enredo Yalodes no Espelho de Oxum, com autoria de Jhean Fábio Nascimento, Marco Toscaro, Fábio 
Martins, Fernando Marçal e Tadeu Stangherlin e no carnaval seguinte, através do enredo 
Africanidades Catarinenses, de Tadeu Stangherlin e com contribuições da pesquisadora Jeruse 
Romão. 

Assim, o presente artigo tem como objetivo debruçar-se no desfile apresentado pela escola 
de samba Dascuia no carnaval das escolas de samba de Florianópolis no ano de 2023, a partir do 
enredo “Africanidades Catarinenses”, quando a escola abordou a presença e luta da população negra 
no estado de Santa Catarina até os dias atuais. Nesse aspecto, busca-se analisar e problematizar as 
discussões abordadas através de seu desfile carnavalesco, utilizando como base as fontes 
desenvolvidas pela escola de samba durante seu desfile carnavalesco (samba enredo, fantasias, 
alegorias e texto-sinopse do enredo). Desta forma, acredita-se que a presente temática é uma 
possibilidade para ampliar as perspectivas e análises sobre diáspora e as diferentes fontes para 
pesquisa em História da África e suas conexões com a história de Santa Catarina. As discussões que 
seguem direcionam para o campo de debate sobre a construção hegemônica da história de Santa 
Catarina e suas disputas de narrativas, as discussões sobre o conceito de quilombo apresentado pela 
agremiação carnavalesca e a possibilidade de pensar, historicamente, perspectivas outras sobre Santa 
Catarina. 

 

2. “SEM MINHAS MÃOS, QUAL SERIA O SEU ESTADO?”- A CONSTRUÇÃO HEGEMÔNICA E AS 
DISPUTAS DE NARRATIVAS NO TERRITÓRIO CATARINENSE 

Era 18 de fevereiro de 2023, sábado, quando as escolas de samba de Florianópolis começaram 
a adentrar a Passarela do Samba Nego Quirido, no centro da cidade, retornando seus cortejos 
carnavalescos após dois anos sem desfile em decorrência do contexto da pandemia de covid-19 que 
assolou o mundo.  Já era noite quando a avenida foi tomada com as cores verde e rosa, pedindo 
passagem para a escola de samba Dascuia adentrar na avenida com seu enredo Africanidades 
Catarinenses. Inspirado no livro de Jeruse Romão, a escola de samba contou com 1.400 componentes, 
divididos em 16 alas. O samba, de autoria de Junior Fionda, Júlio Assis, Rafael Lima e Guto Biral trouxe 
frases emblemáticas e uma letra marcante para narrar o enredo, ilustrando a narrativa e a escolha de 
abordagem da agremiação carnavalesca, como podemos ver a seguir: 



 

53 
 

Sem minhas mãos qual seria o seu “Estado”? 

Onde fui escravizado construí o que se vê  

A liberdade num papel mau assinado 

O racismo apartado nas calçadas do poder 

É dor que feito sina 

Fez de Santa Catarina  

Só mais uma casa grande pelas terras da chibata 

Mas o negro resistiu, levantou persistiu 

Sem correntes gritou para o mundo: Basta! 

 

As primeiras linhas da composição do samba-enredo apresentado pela escola nos trazem 
problemáticas importantes. De forma inicial, a agremiação questiona o processo de abolição da 
escravatura no Brasil, ocorrida em 1988. Ao se referenciar ao processo de abolição como “a liberdade 
num papel mau assinado” a agremiação carnavalesca questiona a efetivação da liberdade através da 
assinatura da Lei Áurea pela figura de Isabel Cristina Leopoldina Augusta Micaela Gabriela Rafaela 
Gonzaga de Bragança e Bourbon, a Princesa Isabel. Desta forma, a escola de samba Dascuia dialoga 
com uma historiografia recente, que questiona a centralidade da Princesa Isabel no processo de 
abolição e coloca como foco de discussão a visibilidade das populações negras no processo, como 
reconhece a intelectual Lélia Gonzalez, 

 

O 13 de maio foi uma tentativa de cooptação da população negra e de reafirmação 
do mito da democracia racial. De repente, nós somos “homenageados” 
simplesmente porque, num belo dia, as classes dominantes resolveram nos 
“libertar” da escravidão. (...) Afinal, quem é que não sabe que o movimento 
abolicionista foi um movimento branco e urbano? Que ele representou muito mais 
os interesses das novas classes dominantes que os dos escravos? (Lélia González, 
2020). 

 

Desta maneira, é possível que se perceba o deslocamento da discussão para pensar o que 
ocorreu com a população negra no Brasil após a abolição da escravidão. Na perspectiva apresentada 
pela escola, o racismo aparece como elemento central nesse processo. Essa compreensão se articula 
ao entendimento de Júnior e Lopes (2023) ao compreenderem que o período do pós-abolição no 
Brasil, até os dias atuais, tem sido marcado por um sistema de necropolítica2, influenciando 
diretamente no cotidiano e nas relações das populações negras. Deslocando a narrativa para Santa 
Catarina, território ocupado pela escola de samba, os questionamentos se acentuam, evidenciando o 
estado catarinense como mais uma casa grande pelas terras da chibata. Nesse aspecto, articula-se, 
                                                           
2 Necropolítica é um conceito desenvolvido e apresentado por Achille Mbembe (2016) para denominar as 
políticas de extermínio, morte e segregação  submetidas pelo Estado e pelas instituições governamentais. 



 

54 
 

novamente, através da narrativa apresentada pela agremiação carnavalesca, um debate 
historiográfico importante para Santa Catarina acerca da construção hegemônica de sua história 
voltada para a valorização dos imigrantes europeus que perdura até os dias atuais.  

Em Florianópolis, esse debate se torna presente a partir do ano de 1948, quando a cidade 
sediou o Primeiro Congresso de História Catarinense, organizado pelo Instituto Histórico e Geográfico 
de Santa Catarina (IHGSC), com o propósito de celebrar o bicentenário da colonização açoriana 
(Gonçalves, 2006, p. 67). O evento tornou-se um espaço estratégico para a redefinição do papel do 
povoamento açoriano, conferindo-lhe o estatuto de portador da própria história catarinense. Nesse 
contexto, como observa Flores (1991, p. 133), “foi no bojo desta discussão, portanto, como se vê, que 
a açorianidade foi inventada”. Moraes (2010) também analisa esse processo de construção identitária 
ao longo do século XX, destacando a produção e a circulação das narrativas do IHGSC como 
mecanismos centrais para a afirmação dos “açorianos como os verdadeiros representantes do estado” 
(Moraes, 2010, p. 21). É a partir do trabalho de intelectuais locais como Oswaldo Cabral, Henrique 
Fontes, Oswaldo Ferreira de Melo, Almiro Cadeira e Walter Piazza que o campo de estudos 
açorianistas irá se desenvolver, reafirmando determinados valores e solidificando e abrangendo o 
conceito de cultura açoriana, como compreende Leal (2007), 

A expressão cultura açoriana que se aplicava inicialmente apenas à cultura popular 
do arquipélago dos Açores e às suas eventuais sobrevivências catarinenses, passa 
agora a abranger o conjunto das criações culturais que caracterizavam no presente 
a área de colonização açoriana do litoral catarinense, independentemente de suas 
raízes açorianas (Leal, 2007, p. 110). 

 

No trabalho pioneiro sobre as escolas de samba de Florianópolis, denominado A pedagogia 
das escolas de samba de Florianópolis : a construção da hegemonia cultural através da organização 
do carnaval, Cristiana de Azevedo Tramonte, focalizando as escolas de samba de Florianópolis, 
também compreende esse contexto de construção identitária de Santa Catarina e do seu litoral. Para 
a autora, qualquer manifestação cultural das populações negras era proibida pelos órgãos oficiais da 
localidade nesse contexto. Nesse cenário, podemos compreender as disputas de narrativas e 
solidificação da memória local colocada em ação: a valorização da cultura européia, definida 
diretamente através das representações da cultura açoriana em contrapartida da invisibilização e 
negação da população negra local e de suas formas de expressões culturais. No desfile apresentado 
pela escola de samba Dascuia, a agremiação carnavalesca busca apresentar um contraponto à 
construção histórica da identidade de Santa Catarina, exaltando a contribuição histórica, política, 
social e cultural de diversas personalidades negras, como veremos a seguir.  

 

 2.1 “MEU QUILOMBO AGORA É MORRO” - NARRATIVAS PLURAIS E O PROTAGONISMO NEGRO EM 
SANTA CATARINA 

No Brasil, os movimentos negros na década de 1970 vão ser responsávveis por fortalecer e 
problematizar uma série de debates importantes acerca do protagonismo negro na sociedae 
brasileira. Nas escolas de samba, o debate ficou marcado pela criação do Grêmio Recreativo de Arte 
Negra e Escola de Samba Quilombo, fundada em 1975 pelo sambista Antônio Candeia Filho (Treece, 
2018), com participação e contribuições de intelectuais como Lélia Gonzalez e Beatriz Nascimento. É 



 

55 
 

a partir de Beatriz Nascimento (2021), ao questionar a abordagem da história do negro no Brasil, que 
compreendemos as escolhas estéticas e narrativas apresentadas pela escola de samba Dascuia em seu 
desfile na direção de valorização e exaltação da contribuição histórica, política, social e cultural de 
diversas personalidades negras catarinenses, como mencionado anteriormente.  

Nesse aspecto, o desfile será permeado pela menção e referência a diversas personalidades, das quais 
destacam-se a figura de Liberata, Cruz e Souza e Antonieta de Barros, como podemos visualizar no 
desenho das fantasias que fizeram parte das alas comerciais da escola no desfile de 2023. 

Figura 01 - Desenhos das fantasias da escola de samba Dascuia no ano de 2023. 

 

Fonte - Disponível no Instagram da escola de samba. 

Na primeira imagem, a escola de samba representa a figura histórica de Liberata através da 
ala 10, nomeando-a como “Justiça de Xangô para Liberata”.  Mulher escravizada no território de Santa 
Catarina no século XIX, Liberata3  teve sua história revelada através dos estudos da historiadora Keila 
Grinberg (2010), durante pesquisas no Arquivo Nacional do Rio de Janeiro, evidenciando sua narrativa 
e a busca pela liberdade na justiça catarinense. É através desse elemento que a escola de samba 
representa Liberata em sua indumentária, conectando sua história com a do orixá da justiça Xangô. 
Em sequência, ao lado da fantasia representando Liberata, o desenho faz referência a figura de Cruz 
e Sousa, poeta e abolicionista negro. Filho de escravizados, se tornou um dos grandes nomes do 
Simbolismo no Brasil através de seus poemas, que, dentre outros temas, denunciava o racismo e a 
condição da população negra na sociedade brasileira. Na fantasia alusiva ao poeta, a escola de samba, 
buscando transpor didaticamente para o grande público a figura de Cruz e Sousa, representa-o com 
trajes formais, marca de suas grandes representações e fotografias. Além desse elemento, é possível 
observar na fantasia a representação de um cisne, figura na qual o poeta ficou conhecido.  

Por fim, na última imagem, o desenho faz referência a Antonieta de Barros. Nascida em 1901, 
em Florianópolis, foi a primeira mulher negra a ser eleita por voto popular no Brasil, marcando sua 
trajetória de atuação na defesa da educação e da alfabetização. Além de sua atuação no magistério, 
destacou-se como pioneira na imprensa catarinense, ao fundar e dirigir o jornal A Semana, entre 1922 

                                                           
3 No ano de 2020, Liberata teve sua história transformada em enredo pela escola de samba Jardim das Palmeiras, 
através do tema “Liberata, uma história de resistência que inspira liberdade”. O samba enredo de autoria de 
Rafael Leandro e Marçal Santini trouxe versos emblemáticos: Tumbeiro me arrancaste a liberdade/ Pra que 
tanta crueldade, por ambição/ Coração é terra devastada/ Sem destino fui julgada pela cor/ Senti o peso dos 
grilhões/ Infindas orações/ Em cada amanhecer/ Clamando pra viver/ Fiz do sofrimento resistência/ Preta forte 
ergue a cabeça/ A luta vai prevalecer. Para conferir o desfile, acesse: 
<https://www.youtube.com/watch?v=GpU9izf1ZcQ&t=1430s >. 



 

56 
 

e 19274.  Além dessas figuras, o desfile destaca outras personalidades, como Mãe Malvina, importante 
representante das religiões de matriz afro-brasileira em Santa Catarina e a história de Neide Maria 
Rosa, cantora, locutora e radioatriz que projetou a cidade de Florianópolis na cena musical na década 
de 1960, como destaca os trechos do samba-enredo: Ogã toca atabaque que a luz da umbanda é 
malvina/ Nas danças e nas crenças eis a rosa negra divina/ Sou maracatu, afoxé/Camará, filho de Odé. 

Na parte final do desfile apresentado pela Dascuia, a escola de samba articula o conceito de 
Quilombo a partir do seu segundo casal de mestre sala e porta-bandeira representando duas figuras 
históricas importantes para a construção e manutenção da agremiação do Morro do Céu. O mestre 
sala representando seu fundador Altamiro José dos Santos e a porta-bandeira se apresentando sob 
as bênçãos de Valdeonira Silva dos Anjos, matriarca da escola, professora, educadora e uma das 
figuras emblemáticas na luta pela educação antirracista de Santa Catarina. Assim, a escola de samba, 
ao abraçar os seus verdadeiros protagonistas se reconhece como um espaço seguro, um quilombo 
construído aos pés do Morro do Céu, como demonstra a letra do samba enredo: Mas o negro resistiu, 
levantou e persistiu/Sem correntes gritou para o mundo: basta!!/ Meu quilombo agora é morro/ 
Minha escola é céu no chão/ Verde e rosa são as cores da bandeira/ A eterna gratidão. Assim, a 
compreensão e entendimento sobre o quilombo apresentado pela escola de samba dialoga com a 
perspectiva abordada pela intelectual negra Beatriz Nascimento (1981), 

A utilização do termo quilombo passa a ter uma conotação basicamente ideológica, 
basicamente doutrinária, no sentido de agregação, no sentido de comunidade, 
sentido de luta como se reconhecendo homens, como se reconhecendo pessoas que 
realmente devem lutar por melhores condições de vida, porque merecem essas 
melhores condições de vida na medida em que fazem parte dessa sociedade 
(Nascimento, 1981, p. 131-132). 

Ao articular o conceito de quilombo com o contexto da escola de samba, percebe-se que 
“Quilombo passou a ser sinônimo de povo negro, de comportamento do africano e de seus 
descendentes e esperança para uma melhor sociedade. Passou a ser sede interior e exterior de todas 
as formas de resistência cultural” (Nascimento, 2018, p. 292). Portanto, compreende-se as escolas de 
samba enquanto um Quilombo, na perspectiva abordada por Beatriz Nascimento, sendo, este, 
“impulsionador ideológico na tentativa de afirmação racial e cultural do grupo” (Nascimento, 1981, p. 
211). Deste modo, em diálogo com a escola de samba, o Quilombo é “a independência de homens 
que procuram por si só estabelecer uma vida para si, uma organização social para si” (Nascimento, 
1981, p. 129), dado o seu caráter social através dos projetos e ações desenvolvidas ao longo do ano. 
Desta forma, a cultura popular negra, na perspectiva apresentada pela agremiação carnavalesca, 
possui um diálogo intrínseco com o pensamento de Hall (2003, p. 342), ao perceber a cultura popular 
negra como um espaço contraditório e de contestação, trazendo novos discursos, formas de vida e 
novas tradições de representação, incluindo os corpos dessas pessoas como forma de ser e estar no 
mundo, como telas de representação de suas histórias, identidades e culturas. 

Por fim, a partir das discussões e referências apresentadas pela escola de samba Dascuia no 
ano de 2023 através da temática “Africanidades Catarinenses”, podemos constatar a possibilidade e 
potência de apresentar o estado de Santa Catarina por meio de outras referências culturais, históricas 
e estéticas.  Na narrativa que se propõe, a escola de samba nos apresenta um campo seguro de 

                                                           
4 A biografia de Antonieta de Barros é escrita e apresentada para o grande público no ano de 2021, através do 
livro “Antonieta de Barros: professora, escritora, jornalista, primeira deputada catarinense e negra do Brasil”, 
escrito pela pesquisadora Jeruse Romão. 



 

57 
 

atuação e contribuição para o protagonismo negro na cidade de Florianópolis e no estado de Santa 
Catarina que historicamente busca invisibilizar, controlar e silenciar corpos, mentes e saberes que se 
diferem e se propõe a pensar novas possibilidades de vivências nesse território marcado pelo racismo 
e pela segragação espacial.  

Na parte final do desfile apresentado pela Dascuia, a escola de samba articula o conceito de 
Quilombo a partir do seu segundo casal de mestre sala e porta-bandeira representando duas figuras 
históricas importantes para a construção e manutenção da agremiação do Morro do Céu. O mestre 
sala representando seu fundador Altamiro José dos Santos e a porta-bandeira se apresentando sob 
as bênçãos de Valdeonira Silva dos Anjos, matriarca da escola, professora, educadora e uma das 
figuras emblemáticas na luta pela educação anti racista de Santa Catarina. Assim, a escola de samba, 
ao abraçar os seus verdadeiros protagonistas se reconhece como um espaço seguro, um quilombo 
construído aos pés do Morro do Céu, como demonstra a letra do samba enredo: Mas o negro resistiu, 
levantou e persistiu/Sem correntes gritou para o mundo: basta!!/ Meu quilombo agora é morro/ 
Minha escola é céu no chão/ Verde e rosa são as cores da bandeira/ A eterna gratidão. Assim, a 
compreensão e entendimento sobre o quilombo apresentado pela escola de samba dialoga com a 
perspectiva abordada pela intelectual negra Beatriz Nascimento (1981), 

A utilização do termo quilombo passa a ter uma conotação basicamente ideológica, 
basicamente doutrinária, no sentido de agregação, no sentido de comunidade, 
sentido de luta como se reconhecendo homens, como se reconhecendo pessoas que 
realmente devem lutar por melhores condições de vida, porque merecem essas 
melhores condições de vida na medida em que fazem parte dessa sociedade 
(Nascimento, 1981, p. 131-132). 

Ao articular o conceito de quilombo com o contexto da escola de samba, percebe-se que 
“Quilombo passou a ser sinônimo de povo negro, de comportamento do africano e de seus 
descendentes e esperança para uma melhor sociedade. Passou a ser sede interior e exterior de todas 
as formas de resistência cultural” (Nascimento, 2018, p. 292). Portanto, compreende-se as escolas de 
samba enquanto um Quilombo, na perspectiva abordada por Beatriz Nascimento, sendo, este, 
“impulsionador ideológico na tentativa de afirmação racial e cultural do grupo” (Nascimento, 1981, p. 
211). Deste modo, em diálogo com a escola de samba, o Quilombo é “a independência de homens 
que procuram por si só estabelecer uma vida para si, uma organização social para si” (Nascimento, 
1981, p. 129), dado o seu caráter social através dos projetos e ações desenvolvidas ao longo do ano. 
Desta forma, a cultura popular negra, na perspectiva apresentada pela agremiação carnavalesca, 
possui um diálogo intrínseco com o pensamento de Hall (2003, p. 342), ao perceber a cultura popular 
negra como um espaço contraditório e de contestação, trazendo novos discursos, formas de vida e 
novas tradições de representação, incluindo os corpos dessas pessoas como forma de ser e estar no 
mundo, como telas de representação de suas histórias, identidades e culturas. 

Por fim, a partir das discussões e referências apresentadas pela escola de samba Dascuia no 
ano de 2023 através da temática “Africanidades Catarinenses”, podemos constatar a possibilidade e 
potência de apresentar o estado de Santa Catarina por meio de outras referências culturais, históricas 
e estéticas.  Na narrativa que se propõe, a escola de samba nos apresenta um campo seguro de 
atuação e contribuição para o protagonismo negro na cidade de Florianópolis e no estado de Santa 
Catarina que historicamente busca invisibilizar, controlar e silenciar corpos, mentes e saberes que se 
diferem e se propõe a pensar novas possibilidades de vivências nesse território marcado pelo racismo 
e pela segragação espacial.  



 

58 
 

REFERÊNCIAS 

FLORES, Maria Bernadete Ramos. Os espanhóis invadem a Ilha de Santa Catarina: 1777. Florianópolis: 
Ed. da UFSC, 2004. 

GONÇALVES, Janice. Sombrios umbrais a transpor: arquivos e historiografia em Santa Catarina no 
século XX. 2006 (Tese de doutorado em História Social). 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2020.  

GRINBERG, Keila. Liberata: a lei da ambiguidade - as ações de liberdade da Corte de Apelação do Rio 
de Janeiro no século XIX [online]. Rio de Janeiro: Centro Edelstein de Pesquisa Social, 2010, 

LEAL, João. Cultura e identidade açoriana: o movimento açorianista em Santa Catarina. Florianópolis: 
Insular, 2007. 

MUZART, Zahidé L. Cruz e Souza e a poesia do Negro no Brasil. Letras de Hoje, v. 24, n. 2, 1989. 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e 
movimentos. Organizador: Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar. 2021. 

ROMÃO, Jeruse. Antonieta de Barros: professora, escritora, jornalista, primeira deputada catarinense 
e negra do Brasil. Florianópolis: Editora Cais, 2021. 

TRAMONTE, Cristiana. O Samba Conquista Passagem: as estratégias e a ação educativa das escolas 
de samba de Florianópolis. Florianópolis: Diálogo, 1996. 

TREECE, David. Candeia, o projeto Quilombo e a militância antirracista nos anos 1970. Revista do 
Instituto de Estudos Brasileiros, Brasil, n. 70, p. 166-188, ago. 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

59 
 

 
 

A INFLUÊNCIA DO PAN-AFRICANISMO NAS LUTAS ANTICOLONIAIS AFRICANAS: O CASO DOS 
PAÍSES AFRICANOS COLONIZADOS POR PORTUGAL 

Jandira Francisco Domingos 

  INTRODUÇÃO 

A consciência negra é,  

em essência,  

a percepção pelo homem negro 

 da necessidade de juntar forças  

com seus irmãos em torno  

de uma causa de sua atuação –  

a negritude de sua pele –  

e de agir como um grupo,  

a fim de se libertarem  

das correntes que os prendem 

 em sua servidão perpétua.  

(Steve Biko)  

 

Este escrito parte de várias leituras sobre a África1, enquanto autora revolucionária de sua 
própria história, narrada sob sua perspectiva de resistência frente ao sistema de alienação europeu. 
É a discussão entre duas forças mutuamente opostas no continente africano: a imposição da tradição 
imperialista de um lado e uma tradição de resistência do outro (Thiong’o, 2025).  Como menciona 
Frantz Fanon (1962), em sua destacável obra A luta pela revolução africana, as lutas anticoloniais em 
África emanaram como atos revolucionários, frente a um colonialismo que se fincava nos territórios 
africanos como verdade e valor, sob perspectiva colonial de que os africanos nunca tinham conhecido 
ou experimentado qualquer ordem social própria (Davidson, 1961). Por este motivo, as lutas 
anticoloniais representavam a negação dessa ideia fictícia, que hediondamente “justificou” o violento 
sistema colonialista europeu, que se estabeleceu por mais de quatro séculos em África, corroendo e 
assimilando todo sistema africano autóctone. Nesse sentido, este trabalho tem como finalidade 

                                                           
1 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 
Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001, durante o período de intercâmbio em Lisboa, em 
Portugal, na Universidade de Nova de Lisboa, com o projeto "Mulheres nas literaturas e artes visuais: as 
representações de indígenas e afro-brasileiros(as)". O trabalho foi idealizado e pensado durante as aulas da 
Unidade Curricular “Diáspora Africanas, Migrações e Direitos”, ministrada pela socióloga e professora doutora 
Cristina Roldão, no Mestrado em Estudos Africanos, no Instituto Universitário de Lisboa (ISCTE). 



 

60 
 

refletir as influências do pan-africanismo nos ideais de liberdade e emancipação cultural, política e 
histórica que conduziram as lutas anticoloniais africanas, diante da recusa de permanência no sistema 
colonial, essencialmente no segmento africano invadido e colonizado por Portugal. 

De acordo com o historiador Basil Davidson (1961), as independências africanas constituíram 
um dos grandes marcos do mundo moderno. E vários fatos importantes estão na base dessas 
independências, sendo uma delas a expansão dos ideais do pan-africanismo no próprio continente 
africano. Assim, tendo em foco os princípios revolucionários de liberdade, de emancipação cultural, 
política e histórica do povo africano e de reafricanização da África, pautados pelo movimento pan-
africano em África, partiremos de uma reflexão e análise minuciosa acerca dessas guerrilhas 
anticoloniais que ecoaram em alta voz o grito de resistência e liberdade de um povo que fora 
oprimido, escravizado, colonizado e subjugado durante longos períodos de sua história. Pois, os fios 
e malhas do passado colonial português em África reacendem sempre que observamos a realidade 
pérfida em que o continente está mergulhado, sobretudo quando percebemos a indigência 
imperialista que o cercava. 

Nessa perspectiva é importante salientar que o movimento pan-africano é uma ideologia que 
surgiu com o objetivo central, de carácter solidário, e de união entre os povos negros africanos e 
negros nos espaços diaspóricos. Como acentua Hakin Adi (2022), além de seu fio condutor ideológico, 
político e social, o pan-africanismo também é a crença de que os povos negros africanos do continente 
e os negros de diversas diásporas africanas, nomeadamente nos Estados Unidos e no Caribe, 
compartilham de uma história e um destino comum, que é traduzido na filosofia africana como 
UBUNTU. Nesse sentido, o pan-africanismo é a crença na unidade africana em diversos territórios, no 
qual o elemento africano influenciou culturalmente, independentemente da nacionalidade ou da 
ascendência africana. Portanto, pan-africanismo é resultado cultural das diásporas africanas que se 
formaram ao redor do mundo, aquelas cujo os princípios de luta, liberdade e união do movimento 
influenciaram, como o caso do Brasil, com o seu maior difusor pan-africano, o intelectual Abdias do 
Nascimento.  

Estas diásporas começaram a ser constituídas a partir do séc. XV, com o início do grande 
acontecimento designado “expansão marítima” ou, como preferimos chamar, sob a ótica das terras 
invadidas e saqueadas, “invasão marítima”. Pois a partir deste período, segundo Davidson (1961), 
Europa começara a estabelecer, por meio da ocupação atroz e da violência, uma relação com a África 
que resultou no início do tráfico negreiro e da implementação do ideal civilizacional europeu dentro 
do continente, que era de tornar o homem negro africano amansado ao dispor do homem branco 
europeu, e a qualquer ápice de suas alucinações de grandezas raciais, intelectuais, culturais e 
civilizacionais. O tráfico negreiro, a escravidão, o colonialismo, e o imperialismo, que, de acordo com 
Nkrumah (1967), foi a última fase do colonialismo europeu em África, são manifestações bizarras que 
se estabelecia dessa relação. Durante estes períodos, diversos africanos/as foram exportados como 
mercadorias, ou tidos como moeda de troca, em navios negreiros em direções longínquas de suas 
terras. O atlântico foi testemunha da tragédia do mar e de suas travessias forçadamente demoradas, 
pois observou homens e mulheres negras como a noite, os filhos do deserto, guerreiros ousados, 
simples, fortes e bravos, a serem reduzidos em míseros escravos acorrentados em ferros, acoitados e 
banhados em sangue no porão de um navio em direção a América e Europa, (Castro Alves, 1997).  

Tendo em vista estes aspectos descritos, o pan-africanismo é o refletir sobre todo esse contexto 
de travessia e de imposição do sistema europeu bárbaro em África, e o resurgimento de um modelo 
de vida e governação africano. Isto é, é pensar concomitantemente no navio negreiro como um 
sistema vivo (e em movimento) que nos instiga voltar o nosso olhar para África, fazendo circular as 
ideias e ativismos, criados nas diásporas, sobre o homem negro e suas multifacetadas formas de 
pensar, (Gilroy, 2001). Pois, o pan-africanismo, segundo Hakim Adi (2021), surge como resposta, 
primariamente, à difusão das ideias eurocêntricas acerca da supremacia branca (europeia), do 



 

61 
 

discurso da inferioridade negra (africana), como também do sistema de opressão escravocrata sobre 
várias sociedades africanas. Esta discussão fora levantada e retornada durante o congresso pan-
africano em Manchester, em 1945, data que marca o retorno e a consolidação do movimento pan-
africano em África, no qual destaca-se a figura emblemática de Kwame Nkrumah, como líder africano 
desse movimento, colaborando em grande medida nas independências dos estados africanos frente 
as forças europeias (belgas, francesas, inglesas, portuguesas e espanholas) e no processo de 
descolonização dos sistemas políticos, econômicos, que tinham como principal instrumento o 
capitalismo (Nkrumah, 1967).  

Em função dos elementos destacados, para o desenvolvimento deste assunto, este escrito está 
organizado em três secções principais, além das considerações iniciais, dos recursos metodológicos, 
e das considerações finais.  A primeira secção intitulada “nacionalismos africanos”, como revisão de 
literatura, terá como foco central de abordagem a formação dos nacionalismos que fundamentaram 
as guerrilhas anticoloniais nas ex-colônias portuguesas em África, sublinhando essencialmente as 
influências do pan-africanismo em seus ideais de luta, liberdade e justiça. A segunda seção, 
denominada “lutas anticoloniais - fios e memórias”, compondo a seção de discussão e resultado, 
centrar-se-á na análise dos conflitos organizados pelos movimentos independentistas africanos 
contra o colonialismo português. Exploraremos as movimentações nas diásporas até as revoluções 
locais, que também auxiliaram para o eclodir destas lutas de libertação. O terceiro capítulo, na mesma 
seção de discussão e resultado, nomeado “as independências” terá como cerne a culminância dos 
conflitos anticoloniais, que resultaram nas independências destes países colonizados por Portugal, 
enfatizando assim as principais lideranças africanas que foram essenciais nas movimentações políticas 
em seus países e nas diásporas. 

 

 METODOLOGIA OU PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 

No que tange a metodologia, este trabalho enquadra-se nos estudos exploratórios e descritivos 
sobre o pan-africanismo e os nacionalismos africanos, com enfoque maior nos Países Africanos de 
Língua Oficial Portuguesa (PALOP), Angola, Cabo-Verde, Guiné-Bissau, Moçambique, e São Tomé e 
Príncipe, tendo como ponto central a descrição de suas independências como resultado da expansão 
dos ideais pan-africanistas no continente, implementados em suas expressões nacionalistas. Para isto, 
revisitaremos os escritos do historiador e professor Hakim Adi, na obra Pan-africanismo: uma história, 
publicado em 2018, quando este analisa o pan-africanismo, através de Nkrumah, como um dos 
grandes poderes globais de consciencialização da força negra de unidade do continente africano, na 
rebelião do oprimido contra o opressor e do explorado contra o explorador. Nesta perspectiva, 
seguiremos e nos fundamentaremos nos estudos de Kwame Nkrumah e Frantz Fanon sobre 
Revoluções africanas e África livre, até chegarmos na composição dos nacionalismos africanos, sob 
forte influências dos ideais pan-africanistas, descrita pelo nacionalista angolano Mário Pinto de 
Andrade, em sua majestosa obra Origens do Nacionalismo africano, de 1997, no  qual faz um estudo 
sobre a dominação portuguesa em África dos anos de 1911 a 1961, um período que marca o início da 
luta armada para independência de Angola. O autor deixa sublinhado a importância dessas lutas e 
revoluções, no qual destacamos figuras emblemáticas como Amílcar Cabral, Agostinho Neto, Eduardo 
Chivambo Mondlane, Alda do Espírito Santo, Samora Machel, Holder Roberto, Jonas Savimbi, etc.  

 

REVISÃO DE LITERATURA OU FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

Os Nacionalismos Africanos 

Por que é que as acácias de repente  



 

62 
 

floriram flores de sangue? 

 Por que é que as noites já não são calmas e doces, 

 por que são agora carregadas de electricidade 

 e longas, longas? 

 Ah, por que é que os negros já não gemem,  

noite fora,  

Por que é que os negros gritam,  

gritam à luz do dia? 

 (Noémia de Sousa) 

 

A colonização portuguesa em África, durante séculos, fundamentou-se essencialmente na 
figura do “conquistador” branco português como a imagem e semelhança da civilização, a qual 
manteve-se intacta até a década de 1960, a era do apogeu das revoltas e da insurgência contra o 
imperialismo colonial escravocrata. O nacionalismo africano em Angola, Cabo-Verde, Guiné-Bissau, 
Moçambique e São Tomé e Príncipe parecia fluir como cada palavra que compunha o desejo de ser 
livre. A ideia era única: “ANGOLA PARA OS ANGOLANOS”, “CABO-VERDE PARA OS CABO 
VERDIANOS”, “GUINÉ-BISSAU PARA OS GUINEENSES”, “MOÇAMBIQUE PARA OS MOÇAMBICANOS” 
e “SÃO TOMÉ e PRINCIPE PARA OS SANTOMENSES E PRINCIPENSES”. Isso transcendia a toda ideia 
de assimilacionismo colonial e toda imposição cultural e moral imputada os próprios filhos das terras 
colonizadas.  Portanto, o discurso colonial centrado na ideia de raça, a qual o colonizador branco 
português fincou os seus valores de civilização, não se sobressaiam, com a expansão dos ideais pan-
africanos, ao ideal “África para os Africanos”2 (Mário de Andrade, 1997), que significava a restauração 
da alma negra africana3, da vida, do desenvolvimento, da cultura e da espiritualidade africana. Como 
descreve o intelectual Edward Blyden: 

Á África deve ser desenvolvida e civilizada pelos africanos não só por causada 
adaptação física ao meio mas também a idiossincrasia mental dos africanos. Não só 
por causa da cor do negro mas tendo em conta todas possiblidades psicológicas e 
susceptibilidade, (Blyden, s/d, apud Andrade, 1997, p.69). 

 O desejo africano de ser livre reacendia cada vez que se observasse as condições precárias do 
homem negro africano nas colônias portuguesas. Pois a base dos colonialismos europeus em África, 
e Portugal não fugia a regra, era primordialmente a do trabalho forçado, da violação dos direitos, do 
racismo, do tormento, da intimidação e de outras crueldades, (Césaire, 1979). Por este motivo, os 
nacionalismos africanos, que conduziram as lutas anticoloniais nestes espaços, centravam-se nas 
palavras de ordem “Resistência” e “Liberdade”. Como sublinhara Amílcar Cabral (1979), a resistência 
fora uma força natural quando se exerceu força sobre as nações colonizadas, porque no final o que 
se almejava era a destruição da dominação colonial dos portugueses, e fazer o povo criar e andar em 
seus próprios destinos, assim como fez-se na revolução haitiana, quando os negros escravizados se 

                                                           
2 “África para os Africanos” fora o slogan da Liga Africana, uma organização nacionalista africana fundada em 
1912 por jovens africanos residentes em Lisboa, Portugal. 
3 Termo usado pelo intelectual Edward Wilmot Blyden para se referir ao processo de reafricanização da África 
após longos períodos de exposição do sistema colonial. Isto é, a restauração das múltiplas identidades africanas 
que foram eivadas durante o regime colonial europeu.  O termo foi extraído no livro Origens do Nacionalismo 
africano, de Mário Pinto de Andrade, publicado em 1997. 



 

63 
 

revoltaram contra o exército francês, em prol do ideal de liberdade e igualdade, conseguindo assim a 
independência e abolição do regime escravocrata, em 1803, sob liderança de François-Dominique 
Toussaint L'Ouverture. 

 

Casa dos Estudantes do Império 

A missão era única: a de mostrar um povo africano pronto a lutar as suas próprias batalhas e 
administrar suas terras (Hakim Adi, 2021), sem intervenção dos imperialistas portugueses. E tudo 
começara, vale destacar, na Casa dos Estudantes do Império em Portugal, crida em 1944 pelo regime 
colonial português, com a incumbência de formar e assimilar jovens africanos, de seus territórios 
ultramarinos, a partir dos objetivos adotados pelo regime colonial, tudo a serviço do regime. A Casa 
tinha como propósito, apoiado pela ditadura colonial do Estado Novo português, de acordo com 
Cláudia Castelo (2010), de contribuir para o fortalecimento da mentalidade imperial e do sentimento 
da “portugalidade” entre os estudantes das colônias. Entretanto, a crítica ao sistema colonial e o 
pensamento de justiça e liberdade mudaram o curso da Casa, porque muitos destes jovens africanos, 
como Léopold Sédar Senghor, Amílcar Cabral, Agostinho, Neto, Alda do Espírito Santo, ultrapassaram 
os limites coloniais, pois a Casa transformou-se, mesmo que de forma clandestina, um espaço de 
crítica cultural e política, um lugar para pensar territórios africanos livres da brutalidade colonial 
portuguesa. 

  Decerto que a ideologia contra a dominação colonial, contra o racismo colonial e contra as 
diversas formações de eurocentrismo no continente, os mesmos ideias que figuravam o movimento 
pan-africano, permeavam entre os estudantes africanos do império (Hakim Adi; Salem Nadi, 2021), 
que tinham fortes influências sobretudo, além do pan-africanismo, dos movimentos de revoluções e 
de lutas de classes, como o socialismo-marxista, ou da luta dos movimentos negros no Brasil nos anos 
1960, que pelejam por direitos dos negros em uma sociedade que se formava com base na 
desigualdade racial, fruto da escravidão e do colonialismo no país. Assim sendo, segundo Adi (2021), 
mesmo que o movimento ou ideologia pan-africana assumisse várias formas nas diásporas ou mesmo 
no continente, a sua característica central sempre fora o enfretamento das formas comuns de 
opressão, pois partilhavam um destino comum, que era o desejo de ser livre, e os estudantes 
caminhavam para essa direção de pensamento. 

São as dinâmicas Pan-africana e pan-negrista em torno de Du Bois e de Marcus 
Garvey que constituem a ligação ideológica de integração do movimento <>. A 
participação dessas correntes libertadoras (operadas, aliás separadamente, pelas 
duas organizações) acompanha o fascínio exercido pelo universo de negros 
americanos – as etapas da história, desde horrores da escravatura à linha de cumes 
alcançada nos domínios do saber – ciência e tecnologia, letras e artes, desportos.... 
Um referente privilegiado ao renascimento africano, (Andrade, 1997, p.184).  

   No quinto congresso Pan-Africano de Manchester, em 1945, que contou com alguns 
representantes africanos como Kwame Nkrumah, Jomo Kenyata, Peter Abrahams, reforçou-se a 
agenda africana para os períodos a seguir ao congresso, que se fincava na unidade africana e na 
“emancipação e a total independência dos estados africanos e dos outros grupos raciais submetidos 
à dominação das potências, as quais pretendiam exercer, sobre eles um poder soberano ou um direito 
de tutela (A. Mazrui; C.Wondji, 2010, p.899). Por conseguinte, os nacionalismos africanos dos países 
colonizados por Portugal reconheciam a unidade africana e a liberdade dos povos frente ao sistema 
de opressão português como objetivos centrais para o desenvolvimento do continente. Como descrito 
pela nacionalista e escritora santomense Alda do Espírito Santo (1978), a missão da independência 
total, da luta contra o padrão colonial de exploração capitalista, que era feroz e ultrapassada, unia os 



 

64 
 

povos africanos em uma frente de luta conjunta, no eclodir das primeiras independências dos povos 
africanos subjugados pelas potências ocidentais. 

Contudo, como acentuado por Alda do Espírito Santo (1978), varrer o colonialismo do solo 
pátrio e abolir para sempre a exploração do homem pelo homem era o que aquecia o pulsar do 
coração nacionalista de Amílcar Cabral, Mário Pinto de Andrade, Agostinho Neto, e de outros, que se 
refletiam na imperiosa e urgente necessidade de criar e intensificar os seus esforços na dinamização 
das lutas e conquistas pelas independências totais de seus territórios africanos, submetidos aos 
genocídios do governo imperialista e colonialista português (A. Mazrui; C.Wondji, 2010). Vozes negras 
africanas livres pareciam utopias, mas era apolínea progressão da soberania ancestral africana, que 
fora submetida a uma descontinuação chamada “civilização”, que apontava para um nada 
permanente. Por este motivo, as lutas anti-coloniais eram manifestações dos múltiplos gritos de 
esperança às vozes silenciadas a preço de sangue durante o regime colonial, e também resposta aos 
horrores da escravatura e de outras barbáries portuguesas.  

 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

Lutas anticoloniais - fios e memórias 

“África para os africanos” desafiou a ditadura colonial em Angola, Cabo-Verde, Guiné-Bissau, 
Moçambique, e São Tomé e Príncipe. Fez a guerra colonial eclodir4. Os pensamentos, poemas, 
discursos escritos, carregando o peso e o desejo da liberdade, caligrafadas na Casa dos Estudantes do 
Império, deram lugares as vozes revoltadas. Abriram-se os canhões para defender as angústias e 
aspirações, afim de construir de um corpo coeso e uno africano, sem correspondência colonial-
fascista, (Mata, 2006).  Isto é “um princípio político que defende que a unidade nacional e a unidade 
política devem corresponder uma à outra (Mata, 2006, p.26, apud Gillner, 1993, p.11).  A guerra 
colonial era o único meio para interromper a barbárie portuguesa nos países africanos colonizados 
por Portugal. Os ideais defendidos pareciam ganhar corpos, porque houve um despertar entre as 
então províncias ultramarinas, que constituíam o Império Colonial Português.  

As guerras iniciaram em Angola, Cabo-Verde, Guiné-Bissau, Moçambique e São Tomé e Príncipe 
nos anos de 1960 a 1964, com a contribuição dos estudantes africanos da Casa do império em 
Portugal, os quais, em larga escala, contribuíram para as formações de movimentos africanos para as 
independências de seus países. Entretanto, é imperioso apontar que as lutas anticoloniais também 
foram partes das manifestações locais (dentro dos países analisados). A título de exemplo, 
destacamos a situação de Angola, especificamente do Massacre da Baixa de Cassange, um levante 
dos camponeses angolanos, trabalhadores da Companhia Geral dos Algodões de Angola 
(COTONANG), contra as condições precárias de trabalho durante o governo colonial português. Isto 
acontecera em 1960, na província de Malanje, em Angola, o que resultou na repreensão violenta, por 
parte do estado colonial sobre estes trabalhadores, massacrando diversos angolanos que trabalhavam 
para a mesma Companhia.  

Este levante dos camponeses angolanos também foi considerado um dos principais marcos 
para a eclosão das guerras de independência de Angola. Seguidamente, vale mencionar a figura do 

                                                           
4 Além da expansão do pan-africanismo como elemento muito importante para as lutas anticoloniais, vale 
mencionar outros pactos que cooperaram para o eclodir das terras de independências para os cinco países 
africanos descritos neste trabalho. A queda do regime salazarista, chamado também de Estado Novo, em 
Portugal, no dia 25 de abril de 1974, foi uma questão importante para o alcance das independências das ex-
colônias portuguesas em África. O regime do ditador português Antônio Salazar, o qual vigorou de 1932 a 1974. 



 

65 
 

nacionalista e anti-colonialista angolano Álvaro Holder Roberto, com a União dos Povos de Angola 
(UPA), como o primeiro líder a advogar pela independência de seu país, fazendo jus a sua participação 
ao 1º Congresso dos Pan-Africanos do Gana, em 1958, na cidade do Acra, o qual foi liderada por 
Nkrumah.  

Dentro desse panorama, no âmbito das revoluções internas, outro evento a ser destacado é o 
Massacre de Batepá, em São Tomé e Príncipe, em 1953, que fora de igual modo, assim como no caso 
angolano, um levante contra o trabalho escravo e pela administração colonial no arquipélago. O 
governo imperialista português, no uso de suas “atribuições legais”, reprimiu e aniquilou estes 
trabalhadores pelos seus manifestos. Assim, este massacre de Batepá tem sido lido como um 
despertar para o povo santomense e príncipense contra o governo colonial e sua gestão, e pela 
necessidade pela independência das ilhas. Outro acontecimento a ser pontuado é o Massacre de 
Pidjiguiti, em 1958, na Guiné-Bissau, essencialmente no porto da Guiné, que ficou marcado pelo 
extermínio de marinheiros guineenses que protestavam contra as péssimas condições de trabalho e 
de vida durante o governo colonial português no país. Este ato resultou em mortes, por causa de 
exigências justas, que foram encaradas pelo governo colonial português como uma ação de 
desordem. Estes e outros casos descritos foram fatores importantes para o desencadear das lutas 
pela independência de Guiné-Bissau e de outros países frente ao regime colonial português. 

 

Formação dos Movimentos anticoloniais ou independentistas  

A necessidade pela defesa e luta pelas as independências dos estados africanos colonizados por 
Portugal funcionaram como suportes para a criação de movimentos independentistas (de libertações 
nacionais, pensados em diásporas e em solos pátrios, para as independências totais de Angola, Cabo-
Verde, Guiné-Bissau, Moçambique, e São Tomé e Príncipe:  

- Em Angola: liderado por Álvaro Holder Roberto, a formação da Frente Nacional de Liberação 
de Angola (FNLA), fundada em 1954, orientado no espectro de centro-direita; liderada por Agostinho 
Neto, o Movimento Popular de Libertação de Angola (MPLA), fundado em 1956, por Viriato da Cruz, 
Mário Pinto de Andrade, António Jacinto, orientado no espectro de centro-esquerda; e, liderado pelo 
Jonas Malheiro Sidónio Sakaita Savimbi, a União Nacional pela Independência Total de Angola 
(UNITA), fundada em 1966, sob orientação centro-direita. Estes movimentos lutaram em diferentes 
partes do território angolano. As guerrilhas coloniais percorrem ao norte, sul e ao centro do país;  

 - Em Cabo-Verde e Guiné-Bissau: lideradas por Amílcar Cabral, a formação do Partido Africano 
da Independência da Guiné e Cabo-Verde (PAIGC), que foi fundado em 1956, pelos líderes Amílcar 
Cabral, Elisée Turpin, Aristides Pereira, Luís Cabral, etc., um partido orientado pelo espectro centro-
esquerda; 

- Em Moçambique: liderada por Eduardo Chivambo Mondlane, a formação da Frente de 
Libertação de Moçambique (FRELIMO), fundada em 1962 por Eduardo Mondlane e Samora Moisés 
Machel, orientado pelo espectro centro-esquerda;  

 Em São Tomé e Príncipe: liderado por Manuel Pinto da Costa, o Movimento de Libertação de 
São Tomé e Príncipe (MLSTP) foi fundado em 1960 pelo Carlos Graça, Francisco Tenreiro, Leonel 
Mário d´Alva, etc., e foi orientado pelo espectro centro-esquerda. 

Lutas de Libertações nacionais 

As lutas de libertação, apesar das diferenças ideológicas, como no caso angolano, a sua maioria 
foi operada a partir de princípios socialistas e pan-africanistas. Como descrevia Nkrumah (2018), em 



 

66 
 

sua obra Luta de classes em África, publicado originalmente em 1970, a revolução africana é parte 
constitutiva da revolução socialista mundial, assim como das lutas dos operários e camponeses de 
África. Porém, o que realmente importava nestes conflitos anticoloniais era a libertação das ex-
colônias portuguesas, e tudo fora feito graças a união dos movimentos. O mais importante era ver 
Angola, Cabo-Verde, Guiné-Bissau, Moçambique, e São Tomé e Príncipe livres do imperialismo 
português.  

Com luta e a enorme revolução africana, estes países alcançaram suas independências nos anos 
de 1973 a 1975. O que também se destacam nestas lutas pelas independências são as perdas bárbaras 
dos presidente e líderes Amílcar Cabral, do PAIGC, e do Eduardo Mondlane, da FRELIMO, feita por 
partidários do colonialismo (A. Mazrui; C.Wondji, 2010). Os sonhos revolucionários de Cabral e 
Mondlane permaneceram. O sonho foi libertar seus povos, vendo-os decidindo seus destinos, e criar 
possibilidades reais e igualitárias a qualquer filho da terra africana (Cabral, 1979). A missão sempre 
fora alcançar a liberdade e trabalhar para o progresso, dando uma nova vida aos povos que 
conquistaram as suas independências com sangue e lágrimas. Apesar do medo, estes povos decidiram 
lutar contra o colonialismo, o imperialismo, o racismo colonial português, (Cabral, 1979). VIVA O 
PROGRESSO E AS LUTAS DE LIBERTAÇÃO. Viva de igual modo as mulheres africanas guerrilheiras, 
que lutaram bravamente nestas lutas: a Titina Silá (PAIGC), Deolinda Rodrigues (MPLA), Engrácia dos 
Santos (MPLA), Irene Cohen (MPLA), Lucrécia Paim (MPLA), Tereza Afonso (MPLA), Domingas dos 
Santos Kibota (FNLA), Maria João Chaves (FNLA), Domingas Pedro (UNITA), Josina Machel (FRELIMO). 

 

As independências – Um caminho para o progresso! 

 

Mãe não choras 

 tu sofreste na hora difícil 

 tu mostraste-me o caminho da luz 

 luz nos horizontes  

na flor da vida  

avante pela liberdade  

(Sá Cortez) 

 

A marcha pela independência chegara ao final dos anos de 19735 a 1975. Oficialmente, através 
dos acordos de transição, assinados entre os representantes dos movimentos e partidos das ex-
colônias e o governo português, os países africanos colonizados por Portugal tornaram-se 
independentes do jugo imperialista português. Esta era a luta dos nacionalistas, apesar de seus 
embates internos entre os movimentos de libertação. Pois estas lutas transitavam pela libertação dos 
territórios e pela humanização do ser negro africano, o que era uma ação coletiva em África, 
destacada inclusive pelo movimento Pan-africano em África, pela figura de Nkrumah. Isto é, além da 

                                                           
5 A independência de Guiné-Bissau foi alcançada e proclamada em 1973 pelo PAIGC. Guiné foi a primeira colônia 
portuguesa a ver-se livre do domínio colonial português. Entretanto, a independência só foi oficializada pelo 
governo português em1974 através do acordo de cessar fogo entre o governo Português e a liderança do partido 
de Cabral 



 

67 
 

desocupação colonial dos espaços, havia uma necessidade de repensar também o processo de 
libertação das mentes africanas, o que se configurava como um dos meios para a libertação total do 
domínio ocidental no território africano. Como frisado por Fanon (1969, p.127):  

Os povos oprimidos sabem hoje que a libertação nacional se inscreve no 
desenvolvimento histórico, mas sabem também que esta libertação deve 
necessariamente ser obra do povo oprimido.  

São os povos coloniais que devem libertar-se da dominação colonialista.  

(...) 

A libertação é a condenação à morte do sistema colonial, desde a preeminência da 
língua do opressor e a <<departamentalização>> até à união aduaneira que mantém 
na realidade o antigo colonizado nas malhas da cultura, da moda e das imagens do 
colonialista.  

A situação do próprio negro africano, que fora oprimido em seu exterior por mecanismos 
coloniais institucionalizados, como a do trabalho escravo e a sua própria condição paupérrima de vida, 
também era pensada, porque dentro de si de desenvolveu um estado de alienação (Steve Biko, 1978). 
Como descreve o ativista sul-africano Steve Biko (1978), África precisa do despertar da Consciência 
Negra, que é uma ação que demandaria maior tempo, mesmo com os alcances das independências. 
Vale destacar que a civilização europeia e seus representantes mais qualificados são responsáveis 
pelo racismo colonial e por todas as suas manobras de alienação colonial, (Fanon, 2008).  

As independências foram geradas pelos esforços de todos cidadãos dos países ocupados por 
Portugal. Seus habitantes também se constituem como heróis e heroínas, sem esquecer dos soldados 
tombados durante estas guerras armadas. Porém, mesmo com os alcances das independências, 
alguns problemas frutos do processo colonial se mantiveram. A visão de mundo deste ser negro 
[retomando o assunto anterior] deturpada durante vários séculos, era um desses problemas. Pois, 
durante muitos anos de alienação cultural, o homem negro africano foi alimentado pela visão branca 
colonial racista, que questionou a sua existência, comparando-a uma barbárie, e o coisificando como 
mercadoria viril que servia à satisfação da grande civilização europeia. 

O pensamento da política colonial, de acordo com o escritor angolano Jofre Rocha (1997), 
sempre foi acentuado sobretudo na domesticação e na despersonalização do homem negro, 
procurando levá-lo a execrar e a repelir o seu próprio universo cultural. O cume deste pensamento 
era moldá-lo a todo custo para o bel prazer da classe colonial dominante. Desta forma, a guerra foi o 
caminho para recuperar a humanidade, de igual para alcançar a soberania, como ressaltado por 
Mbembe (2018). Este é o drama da raça oprimida e subalterna, que foi escrita com plumas 
descartáveis. A civilização europeia deixou como herança para estes países a mistificação, a tirania, 
banditismo, vassalismo, miséria, sonos fúnebres e noites inseguras, além do complexo de 
inferioridade, (Tchiaku Spiele, 1978). E nestes casos, o questionamento que cabe em nós é: diante 
destes fatos apresentados, quem é o incivilizado ou o bárbaro? Nesse sentido, e em todos possíveis, 
a revolução fez-se necessária por causa da normalização e do silenciamento das violências coloniais 
racistas dos próprios autores ocidentais.  

 

A independência - a utopia 

 Este último subcapítulo, parece um retrocesso, mas parte da ideia central de Fanon (1967), 
quando o mesmo explana sobre o conceito de verdadeira liberdade, para os países africanos 
submetidos a forças europeias, questionando as independências, que cingiriam em atos puramente 



 

68 
 

solenes e não de transformações, porque, em grande parte, as economias africanas continuam 
dominadas pelo pacto colonial. As independências foram um marco substancial para os países 
africanos colonizados pelas potências europeias, e para o movimento pan-africano, que visava, para 
os próximos passos após a libertação total da África, libertar a África de seu passado colonial. Uma 
África livre também das estruturas de organização e de pensamento. Essa é umas riquezas do pan-
africanismo pregado por Nkrumah. O que se pretendia era impedir as novas formas de influências 
colonialistas. Entretanto, o que se observou, após os conflitos anticoloniais, foi uma África 
independente, porém de estados instáveis, devido suas novas burguesias ou seus príncipes 
renovados, (Fanon, 1980).  

Após as independências, as liberdades africanas ganharam um outro valor de significado, pela 
realidade que apresentavam, o de fortalecimento das burguesias africanas criadas. Com isso, a 
maioria dos países africanos, incluindo Angola, Moçambique e Guiné Bissau, tornaram-se palcos de 
guerras civis e de golpes de estado constantes. São disputas internas pelo poder, que fizera-se 
acreditar, pela mídia ocidental, que eram por razões tribais africanas, alimentando a ideia de sua “boa 
civilização”. No entanto, o escritor queniano Ngũgĩ Wa Thiong’o, em sua obra Descolonizando a 
mente, publicado originalmente em 1986, aponta para estes conflitos internos pós-coloniais como 
parte da estratégia colonial ocidental (“dividir para conquistar”), de implantação no solo africano de 
um neocolonialismo e um imperialismo, que é mantido, sobretudo, pela burguesia neocolonial 
africana. Uma tentativa e estratégia de, inclusive, “validação” das atrocidades dos colonialismos 
europeus em África. “O povo que dera tudo nas horas difíceis da luta de libertação nacional, 
interrogava-se, de mãos e de barriga vazias, sobre o grau da realidade de sua vida”, (Fanon, 1980, 
p.233). O sonho de uma vida sem guerra e sem dominação, parecia UTOPIA.  

O continente africano, após a realidade pós-independência apresentada, segundo, Kwame 
Nkrumah tornou-se:  

A África é um paradoxo que ilustra o neo-colonialismo. Seu solo é rico, embora os 
de cima continuam a enriquecer, não os africanos, predominantemente, mas aos 
grupos e indivíduos que manobram para o empobrecimento do Continente, 
(Nkrumah, 1967, p.1). 

 

As burguesas africanas criadas após suas independências são problemáticas, porque seus 
modelos gestão advém da gestação colonial. Rejeitam a negritude (Fanon, 2008), e são detentores 
do poder político e econômico. O que nos faz questionar sobre os ideais nacionalistas apresentados 
inicialmente, que anunciaram a independência como o recomeçar dos países africano. Kwame 
Nkrumah, nos leva a pensar constantemente em seu trabalho Neocolonialismo – o último estágio do 
imperialismo, de 1967, em uma África que virou um campo de disputa nacional e internacional (com 
a interferência constante do ocidente), de exploração capitalista. Portanto, o ocidente e burguesia 
africana (com ligações fortes a este ocidente) são exploradores os provocadores de miséria, da 
desordem e da violência dentro a vivência pós-independente do continente (Césaire, 1970). Este é um 
assunto, portanto, a ser desenvolvido nos próprios capítulos oportunos dessa jornada acadêmica.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Os ideais de justiça e liberdade contra alienação cultural nortearam os nacionalismos africanos, 
que se situaram nas ideologias pan-africanas pregadas por Kwame Nkrumah. Estes princípios pan-
africanos foram essenciais paras as construções das independências dos países africanos colonizados 
por Portugal, que tiveram como referência a independência do Gana, o país epicentro do pan-



 

69 
 

africanismo em África. A finalidade sempre fora o despertar de uma consciência cultural africana, que 
eleva a pessoa africana, dentro de suas línguas, cosmovisões, oralidades e tradições. O pan-
africanismo não apenas como ideologia, mas é manifestado como único caminho dessas nações 
africanas independentes na promoção e reconstrução, cultural, política e econômica, baseado em 
suas concepções de nações multiculturais e plurilinguísticas. Entretanto, após a independência desses 
países, e da maioria dos países africanos, os mesmos adotaram um modelo de estado com grandes 
referências de nações europeias, as mesmas que invadiram, ocuparam e depredaram o continente 
em múltiplas formas.  

Com isso, as relações entre África e Europa foram restabelecidas, com burguesias africanas 
contribuindo fortemente para o fortalecimento dos ideais neocoloniais em África. O continente 
africano funciona com base da economia de exportação, em que os maiores beneficiados são estas 
grandes potências europeias. A relação entre opressores e oprimidos foram atualizadas nestes países 
africanos independentes, tudo o que o pan-africanismo previa, caso não houvesse uma 
descolonização até das estruturas políticas e econômicas africanas.   Em uma era pós-independente, 
nasce uma África com grandes dificuldades de gerir seus próprios destinos, o que se observa através 
de constantes conflitos civis e golpes de estados, entre os anos de 1975 a 2002, e com surgimentos 
de regimes ditatórias nos países africanos colonizados por Portugal. O continente gemeu de dor. A 
liberdade custou-lhes um preço, mas ainda há presos (culturais, econômicos e políticos) nas mãos do 
opressor e da burguesia africana, que coopera para a consolidação dessas correntes neocoloniais 
(intelectuais, políticas, econômicas e sociais) ligadas ao ocidente.  

Portanto, o regime colonial arruinou o continente, atrasando a sua progressão ao progresso. A 
colonização sujeitou os territórios africanos a terríveis sensações bárbaras de desumanizações. Na 
opressão, opressor se esquece dos malefícios que causou, mas no oprimido ficam sequelas e manchas 
eternas. A opressão nunca é sinônimo de alegria, pelo contrário, é poder nas mãos de povos atrozes. 
Infelizmente termino este trabalho com mais questionamentos do que respostas, porque o que 
parece é que os estados africanos analisados neste trabalho deixaram de ser provinciais ultramarinas 
dos impérios coloniais nos acordos de liberdade assinados, mas a realidade perceptível, onde os 
heróis desse África vivem, submetidos as precariedades dela, nos dizem outras coisas e nos endossam 
a pensar nas utopias de progresso criadas para durante as guerras de independências. 

 

REFERÊNCIAS 

ADI, Hakim. Pan-Africanismo: uma história. Bahia: editora edufba. 

ADI, Hakim. Pan-africanismo e comunismo: entrevista com Hakim Adi. Cadernos Cemarx. Selim Nadi. 
Campinas – SP, v. 14, n.º 00, 2021, 1-16. Disponível em: 
<https://doi.org/10.20396/cemarx.v14i00.15646 >. Acesso em: 20 set. 2022. 

ALVES, Castro. “O navio negreiro”. In: Os escravos. Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 1977. 

ANDRADE, Mário Pinto de. Origens do Nacionalismo africano. Lisboa: Dom Quixote, 1997. 

BIKO, Steve. Escrevo o que quero. São Paulo: editora Ática, 1978. 

CABRAL, Amílcar. Análise de alguns tipos de resistência. Bolama: Imprensa Nacional, 1979.  



 

70 
 

CASTELO, Cláudia. A Casa dos Estudantes do Império: lugar de memória anticolonial. In: 7º Congresso 
Ibérico de Estudos Africanos, 9, 2010, Lisboa. 50 anos das independências africanas: desafios para a 
modernidade: actas. Lisboa: CEA, 2010. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Livraria Sá da Costa editora, 1978. 

DAVIDSON, Basil. Mãe Negra. Lisboa: Sá da Costa editora, 1961.  

FANON, Frantz. Em Defesa da Revolução Africana. Lisboa: Sá da Costa Editora, 1980. 

 ____________. Pela negra, máscara branca. Salvador: EDUFBA, 2008. 

GILROY, Paul. O atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: Ed. 34, 2001. 

LABAN, Michel. Mário Pinto Andrade: uma Entrevista. Lisboa: Sá da Costa editora, 1997. 

LARA, Lúcio. Poesia de combate. Lisboa: Editoral Globo, 1954. 

MATA, Inocência. Sob o signo de uma nostalgia projetiva: a poesia angolana nacionalista e a poesia 
pós-colonial. Revista do Programa de Pós-graduação em Letras, Belo Horizonte, v. 10, n.19.p. 25-42, 
2006. 

MAZRUI, A; WONDJI, C. (Orgs.). História geral da África. Brasília: Unesco, 2010. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política de morte. São 
Paulo: n-1 edições, 2018. 

NKRUMAH, Kwame. Neocolonialismo – Último estágio do Imperialismo. Rio de Janeiro: Editora 
Civilização Brasileira, 1967. 

__________. Luta de Classes em África. São Paulo: Edições nova cultura, 2018.  

ROCHA, Jofre. Geração de 50: percurso literário e sua importância na luta de libertação de Angola. 
Revista do Programa de Pós-graduação em Letras, Belo Horizonte v. 1, n. 1. p. 220-225, 1997. 

SANTO, Alda do Espírito. É nosso o solo sagrado da terra. Lisboa: Ulmeiro, 1978.  

SOUSA, Noémia de. Sangue Negro. São Paulo: Editora Kapulana, 2016. 

THIONG’O, Ngũgĩ Wa. Descolonizando a mente: a política linguística na literatura africana. São Paulo, 
2025.   

 

SOBRE A AUTORA e o LATTES: 

Estudante angolana do Programa de Pós-graduação em Literatura, pela Universidade Federal de Santa 
Catarina. Coordenadora do Seminário de Estudos Linguísticos e Literários Angolanos (SELLA). 
Pesquisadora Bolsista do Mestrado Sanduíche, pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior - CAPES (10/2024 à 03/2025), na Universidade Nova de Lisboa, com o projeto 
"Mulheres nas literaturas e artes visuais: as representações de indígenas e afro-brasileiros(as)". 
Pesquisa Literatura africana em Língua Portuguesa, com ênfase nas (re) formulações e críticas na 
literatura angolana pós-colonial. Os principais temas de interesse de pesquisa são as literaturas 
africanas de língua portuguesa, com enfoco em culturas e escritas pós-coloniais das sociedades 



 

71 
 

africanas após as suas independências coloniais. Possui graduação em Letras-Língua Portuguesa, pela 
Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, Bahia.  

E-mail: jandirafranciscodomingos@gmail.com  

Link do Currículo lattes: 
https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=7D959C47BE610D507094266D994792
5D# 

 

 

 

 



 

72 
 

 

RELATO DE PROPOSTA DE AULA DE GEOGRAFIA SOBRE A ÁFRICA NO 2º ANO DO ENSINO MÉDIO  

Alice de Andrade Hernandez 

Lúcia Elaine Fagundes 

 

 O relato de proposta envolve uma aula de Geografia, para o 2º ano do ensino médio (sendo 
que foi aplicado na própria turma de Geografia Licenciatura, terceira fase), cujo tema foi “Trabalho e 
exclusão: a origem dos africanos escravizados trazidos para o Brasil”.  A proposta foi desenvolvida nas 
disciplinas de Práticas Curriculares em Geografia I e Didática Geral, orientada pelas Professoras 
Tamara Régis e Carolina Michielin, e elaborada pelas alunas Alice de Andrade Hernandez e Lúcia Elaine 
Fagundes.  

 Teve como objetivos localizar e relacionar a origem dos povos africanos que foram trazidos 
para o Brasil na condição de escravizados. E, por objetivos específicos, reconhecer os países da África; 
identificar, relatar e localizar os países de onde foram oriundos os povos africanos que foram 
escravizados; localizar e relacionar no mapa da África onde ficavam esses países. 

 A proposta foi elaborada devido a constatação da ausência nos livros didáticos do ensino médio 
dessas informações, sobre os escravizados oriundos da África para o Brasil, assim decidimos inserir 
esse tema para embasar a reflexão crítica, o conhecimento histórico e da cartografia Africana, 
baseado na BNCC e na Lei 10.639 de janeiro de 2003. 

A partir da BNCC procurou-se atender a Competência Específica 4: Analisar as relações de 
produção, capital e trabalho em diferentes territórios, contextos e culturas, discutindo o papel dessas 
relações na construção, consolidação e transformação das sociedades, e a Habilidade (EM13CHS401): 
Identificar e analisar as relações entre sujeitos, grupos, classes sociais e sociedades com culturas 
distintas diante das transformações técnicas, tecnológicas e informacionais e das novas formas de 
trabalho ao longo do tempo, em diferentes espaços (urbanos e rurais) e contextos. Envolvendo o 
conteúdo programático Cartografia Africana com a divisão política; Diáspora Africana; Escravidão 
comercial/moderna; Imperialismo e neocolonialismo. 

O método de ensino e recursos adotados foram a aula expositiva-dialogada, com os materiais 
quadro branco e caneta própria para esse uso; quebra-cabeça do mapa político da África (Figura 1), 
(este foi desenhado a partir do projetor multimídia sobre base de papel craft, com caneta marcador; 
sendo após recortado e transposto para papelão, onde foram desenhados os países e recortados com 
serra tico-tico e estilete, formando as peças do quebra-cabeça, e nestes foram identificados os nomes 
de todos os países africanos em escrita de forma, fonte arial e escrita Braille); um plano com 6 mesas 
para apoio do quebra-cabeça; celulares para possíveis pesquisas; texto sobre de onde vieram os 
escravizados da África para o Brasil, a partir da apostila produzida pelo Sistema SAS de ensino (Anexo 
1). Para contemplar a deficiência visual dos alunos foi feita a adaptação a partir da escrita Braille nas 
peças do quebra-cabeça, bem como colado um cordão em todo o limite do continente africano (Figura 
2), definindo assim a porção de território em contraposição ao mar, isso também foi feito nas ilhas. 

A sequência didática consistiu na apresentação para os alunos do tema e atividades (2 minutos) 
a serem trabalhadas na aula, e após a explosão de ideias (Brainstorming) perguntando: “o que vocês 
sabem sobre a África?” (2 minutos), com a anotação simultânea no quadro branco. Após, foi 



 

73 
 

apresentado o quebra-cabeça da África, orientado que montassem (Figura 3), observando a 
referência da linha limite com o mar, identificada com um fio azul, e usando como apoio as 6 mesas 
juntas (8 minutos). Na sequência foi pedido que fizessem grupos de no máximo 4 alunos e pegassem 
uma peça do quebra-cabeça referente a um país, que achassem ter sido oriundo o povo Africano 
escravizado e trazido para o Brasil. Na continuação foi fornecido um texto base a respeito, para 
comparar o que supunham com a realidade, e também nesse momento foi disponibilizado para 
pesquisa o auxílio dos celulares (Figura 4) (5 minutos); após cada grupo relatou sua conclusão de 
forma sintetizada (5 minutos), e para dar fechamento foi salientado a importância do conhecimento 
e apropriação dessas informações para entender a formação da população e economia do Brasil, bem 
como dos Países Africanos (2 minutos). Após foi permitido o retorno para conclusão do quebra-cabeça 
(Figura 5) (sem tempo definido). 

 

 

Figura 1: Corte das peças do quebra-cabeça Figura 2: Colagem do cordão de referência 



 

74 
 

 

Figura 3: Montagem parcial do mapa 

 

Figura 4: Pesquisa das informações 

 

Na avaliação foi medido o conhecimento dos alunos através das informações fornecidas na 
explosão de ideias, na escolha dos países possíveis de mão de obra escravizada trazida para o Brasil, 
bem como a disposição e participação na montagem do quebra-cabeça e pesquisa via texto e celular 
para buscar as informações dos países escolhidos. 

 



 

75 
 

 
Figura 5: Mapa concluído 

A conclusão foi a confirmação da suposição inicial que havia desconhecimento do Continente 
Africano, bem como de seus países e localização. As ideias anotadas a partir da explosão de ideias 
demonstrou generalidade, pois identificaram como diverso, colorido, muitas culturas. No momento 
seguinte de montar o quebra-cabeça, mesmo com orientação da linha divisa com o mar, havia 
insegurança de onde se localizaria o país, ficando assim incompleta a montagem no tempo 
disponibilizado de 8 minutos, e foi concluída a montagem no final da atividade. Na sequência, ao 
pegarem uma peça de onde teriam se originado os povos escravizados todos acertaram na escolha. 
Após, na leitura do texto que foi adaptado com expressões como escravizados, trazidos, ..., ainda 
constou na expressão oral a utilização das frases com as palavras escravos, vieram, ... . No fechamento 
foi enfatizado a importância da reformulação da linguagem, bem como a necessidade de estudar para 
conhecer, pois só assim haverá a preocupação de ensinar e incluir nas aulas de Geografia quando 
forem professores, este tema. 

 

REFERÊNCIAS 

BRASIL, Ministério da Educação. Secretaria da Educação Básica. Base Nacional Comum Curricular. 
Brasília: MEC, 2018. 

SANTA CATARINA. Secretaria do Estado de Educação. Currículo Base do Ensino Médio do Território 
Catarinense. Florianópolis. Secretaria do Estado de Educação, 2020. 

ZANELA, Claudia Cristina, BARCELOS, Ana Regina Ferreira de, MACHADO, Rosângela. Proposta 

Curricular da Rede Municipal de Ensino de Florianópolis – 2016. Florianópolis: Prefeitura de 

Florianópolis, Secretaria de Educação, 2016. 278 p. il. 



 

76 
 

FARIAS, José Airton de. Indígenas no Brasil e povos da África: breves histórias. Fortaleza: Sistema Ari 
de Sá de Ensino, 2017. 2 ed. (Coleção Pré-Universitário). p. 49-54. 

BRASIL. Lei 10.639 de 9 de janeiro de 2003. Inclui no currículo oficial da Rede de Ensino a 
obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-brasileira”. Brasília, DF: Presidência da 
República, 2003. Disponível em: 
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2010.639-
2003?OpenDocument. Acesso em 24 abril 2024. 

 

Autoras:  

Alice de Andrade Hernandez, graduanda da quinta fase do Curso de Geografia Licenciatura da 
Universidade do Estado de Santa Catarina – UDESC. E-mail: aliceahz30@gmail.com 

Lúcia Elaine Fagundes, graduanda da quinta fase do Curso de GEOGRAFIA – Licenciatura, na 
Universidade do Estado de Santa Catarina - UDESC - SC. E-mail: luciaefagundes@gmail.com. Endereço 
para acessar CV: https://lattes.cnpq.br/7418795670745835. 

 

Anexo 1  

Texto adaptado de FARIAS, José Airton de. Indígenas no Brasil e povos da África: breves histórias. 
Fortaleza: Sistema Ari de Sá de Ensino, 2017. 2 ed. (Coleção Pré-Universitário). p. 49-54. 

TRABALHO E EXCLUSÃO: a origem dos africanos escravizados trazidos para o Brasil. 

ESCRAVIDÃO DOMÉSTICA NA ÁFRICA 

A maior parte dos africanos trazidos para o Brasil vieram da África Atlântica, ou seja, da parte 
ocidental e centro-ocidental, destacando-se dois grandes grupos, segundo as suas procedências e 
características culturais e linguísticas: sudaneses e bantos. 

● Sudaneses: oriundos da África Ocidental, Sudão e da Costa da Guiné - trazidos 
principalmente para a Bahia e utilizados na lavoura açucareira. Suas principais etnias eram: os 
nagôs (iorubás), os jejes, os minas, os hauçás, os galinhas (grúncis), os tapas, os boirnuns etc. 

● Bantos: oriundos de Angola, Congo, Moçambique e Cambinda (sul da África), 
predominaram no Sudeste (Rio de Janeiro, Minas Gerais e São Paulo), existindo também em 
menor escala no Ceará, Maranhão, Pernambuco, Alagoas e litoral do Pará. As suas etnias 
eram: angolas, benguelas, moçambiques, macaus, congos etc. Para a Bahia, igualmente 
vieram muitos bantos. 

 

Também não se podem esquecer as minorias fulas e mandes (malês) carregadas de fortes 
influências muçulmanas, responsáveis por vários levantes, como a Revolta dos Malês, em 1835.  

*** 

Ao contrário do que comumente se pensa, havia escravidão na África antes da chegada dos 
europeus na Idade Moderna. o Egito Antigo promovia expedições (atual Sudão) para capturar pessoas 
e escravizar. Reinos negros ou pequenas comunidades aldeãs usavam trabalho de pessoas 
escravizadas. 

De modo geral, era o que se chamava escravidão doméstica ou patriarcal, que apresentava 
características distintas da escravidão comercial feita posteriormente pelos árabes e europeus - 
embora fosse também opressora (nas sociedades africanas pré-coloniais também existiam 
desigualdade e exploração). 



 

77 
 

Nos confrontos entre africanos, era comum que os vitoriosos escravizassem algumas pessoas 
entre os derrotados, ou seja, na escravidão doméstica, havia o aprisionamento de alguém para utilizar 
sua força de trabalho, em geral, na agricultura de pequena escala, familiar, ou ainda na produção 
artesanal ou serviços domésticos. Mas a economia da comunidade ou do Estado não se baseava na 
mão de obra escravizada.  

ESCRAVIDÃO COMERCIAL MUÇULMANA E CRISTÃ: IMPERIALISMO E NEOCOLONIALISMO  

Do contato com os árabes, sobretudo a partir da expansão do islã no século VII, povos do 
norte da África (em particular os berberes) passaram a vender pessoas escravizadas para o Oriente 
Médio. Essa atividade foi chamada de escravidão comercial. Como o nome sugere, a intenção era 
lucrar com a venda de pessoas cativas e explorar ao máximo o trabalho de pessoas escravizadas. A 
pessoa cativa era apenas uma mercadoria, sem direito a nada. Era a “coisificação” do escravizado. 
Nesse tipo de escravidão, a principal fonte de cativos era a guerra que as comunidades e Estados 
negros mais poderosos praticavam contra seus vizinhos mais fracos, escravizando os derrotados.  

*** 

Assim, a escravidão doméstica africana foi dando lugar a escravização comercial em larga 
escala, embora nunca tenha deixado de existir. A partir do século XV, com a chegada dos europeus, o 
processo de escravização dos africanos ganhou dimensão intercontinental e fez da África a principal 
região exportadora de mão de obra do mundo moderno. Todas as grandes nações europeias de então, 
fossem católicas ou protestantes, envolveram-se no tráfico e disputaram acirradamente sua fatia 
nesse lucrativo negócio. Holandeses, franceses, ingleses, espanhóis e, principalmente, portugueses 
lançaram-se na conquista dos mercados africanos.  

*** 

Com a expansão marítima europeia, a escravidão comercial aumentou imensamente, pois 
passou-se a necessitar de um número de escravizados superior ao que abastecia os árabes. Estima-se 
que vieram para a América 10 milhões de africanos escravizados em 300 anos de tráfico negreiro. A 
escravidão e o tráfico negreiro (o chamado comércio oceânico de escravizados) tornaram-se uma 
preciosa fonte de riquezas para diversas nações europeias. Não podem, portanto, ser dissociados da 
expansão do capitalismo que então se verificava. 



 

78 
 

 
 

LONDON-KO E OS FUTUROS POSSÍVEIS ATRAVÉS DA MÚSICA DE FATOUMATA DIAWARA 

Helena Bett Hansen  

APONTAMENTOS INICIAIS   

A discussão proposta a partir deste trabalho é fruto de debates teórico-práticos levantados 
na disciplina de África II, ministrada pela Profa. Dra. Cláudia Mortari, bem como a ampliação de suas 
reflexões no âmbito do AYA - Laboratório de Estudos Pós-Coloniais e Decoloniais (FAED/UDESC). A 
partir da ideia de uma construção coletiva de conhecimento se fortalece metodologicamente por 
meio do Grupo de Estudos e do Grupo de Pesquisa Áfricas e suas Diásporas e trocas entre os colegas, 
tanto discentes, quanto docentes.   

Tenho como objetivo analisar brevemente o álbum London Ko (2023) da multiartista 
Fatoumata Diawara, em especial a faixa número 01 Nsera, que nos ajuda a refletir sobre questões 
como experiência na diáspora e rompimento com a dicotomia entre a “tradição” e o “moderno”. Para 
além da música pontuo também a identidade visual que a cantora traz em suas produções 
audiovisuais entendendo sua arte enquanto possibilidade de emancipação da herança colonial 
deixada pelos europeus em países do continente africano e nas américas. A herança colonial é aqui 
compreendida como as feridas deixadas pela violência colonial, que seguem abertas mesmo após a 
saída física dos colonizadores e a conquista da independência política. A diáspora, como movimento 
que transforma e cria identidades plurais, será discutida enquanto elemento presente nas obras de 
Fatoumata, bem como em sua própria vida, afetando a sonoridade, a estética e as letras da musicista.   

Este trabalho justifica-se por dialogar com a temática do evento, tendo em vista que investiga, 
a partir da obra da artista malinesa Fatoumata Diawara, as múltiplas formas pelas quais a arte afro-
diaspórica contribui para a construção de resistência e emancipação frente à colonialidade A análise 
do álbum London Ko, sobretudo, da faixa “Nsera”, demonstra como a artista mobiliza sonoridades, 
visualidades e narrativas que desafiam categorias coloniais ainda presentes nas formas de representar 
as Áfricas e seus sujeitos. Ao compreender a arte como prática política e veículo de reinscrição de 
identidades, o trabalho insere-se no eixo temático “África e suas conexões com a diáspora”,se 
alinhando à perspectiva decolonial e evidenciando como a diáspora se torna um espaço criativo de 
reinvenção de si e de contestação às violências coloniais ainda vigentes.  

A metodologia adotada será o da construção de narrativa por meio da letra do álbum e de 
suas possibilidades teóricas através de autores como Aimé Cesaire (1978), Achille Mbembe (2014, 
2015), Amilcar Cabral (2011), Stuart Hall (2003) e Grosfoguel (2010) para pensar os aspectos do 
colonialismo, bem como suas permanências através da colonialidade. Todavia me apoiarei também 
nas contribuições do historiador José Geraldo Vinci de Moraes (2000), que defende a possibilidade e 
a pertinência do trabalho do historiador com a música, mesmo que este não possua formação técnica 
ou musicológica especializada. Segundo o autor, é fundamental que o historiador desenvolva critérios 
próprios para analisar a canção, compreendendo-a não apenas como a letra, mas como uma 
experiência complexa e plural  que articula a linguagem poética, a linguagem musical e o contexto 
social. Moraes ressalta a importância de não limitar a análise à letra da canção como se fosse apenas 
um texto escrito, uma vez que a palavra cantada possui uma especificidade interpretativa própria, 
que precisa ser considerada em sua relação com a melodia, o ritmo, a performance e a sonoridade 
(Moraes, 2000, p. 209).   



 

79 
 

Mesmo que as análises de Moraes sejam voltadas para a música popular brasileira, o autor 
auxilia metodologicamente na compreensão do papel da música em um trabalho histórico, que se 
preocupa com a realidade sociocultural e a musicalidade narrados pela cantora. Desse modo, a análise 
musical não se restringe a leitura da letra apenas como suporte textual, mas busca o entendimento 
da canção juntamente com sua experiência de ser e estar no mundo e o contexto político e social em 
que está inserida. Para Diawara suas produções estão intrinsecamente ligadas à sua vivência e aos 
atravessamentos raciais, culturais e de gênero de sua experiência enquanto mulher diaspórica.    

A reflexão se soma ao trabalho publicado em 2023 nos anais da 13° Semana Acadêmica de 
História da UDESC1, no qual me dediquei a pensar a crítica à dominação sociocultural advinda da 
colonização, o enaltecimento da própria cultura e a reverência a sua ancestralidade a partir da canção 
“Kokoro”2 (2018) e sua experiência na diáspora com clipe da música “Ntereni”3 (2018) -ambas partes 
do álbum “Fenfo” que pode ser traduzido para o português como “Algo a dizer”. Da mesma maneira 
esta segue sendo uma reflexão inicial, de uma pesquisa que se encontra em fase de desenvolvimento. 
Assim, não intenciono esgotar todos os questionamentos e debates acerca da temática ou reduzir as 
produções musicais e visuais da artista, tendo em vista suas diversas possibilidades de abordagens e 
análises, mas sim contribuir para discussão acerca das formas de resistências à colonialidade, bem 
como a importância da arte nesse processo. Todas as traduções feitas nesta escrita são de autoria 
própria. As letras das canções são disponibilizadas pela artista com tradução do bambara para o 
francês e o inglês, e por mim traduzidas do inglês para o português.   

 

FALAR NÃO BASTA, É PRECISO CANTAR!  

Fatoumata Diawara é atriz, cantora, compositora e guitarrista. Popularmente conhecida como 
Fatou, a multiartista apresenta em suas canções aspectos que atravessam sua própria vivência 
enquanto mulher malinesa, diaspórica e perpassam os marcadores de raça e de gênero. Nascida na 
Costa do Marfim, mas criada na cidade de Bamako, capital do Mali, Diawara iniciou sua carreira 
artística com apenas 19 anos, protagonizando o filme “Sia, The Dream of the Python” (2001) do diretor 
burquinense Dani Kouyate. A carreira como atriz foi propulsora da carreira musical da artista, que 
iniciou sua trajetória cantando nos bastidores das peças que fazia juntamente a uma companhia de 
teatro francesa. Foi essa companhia que impulsionou a saída de Fatou de sua terra natal logo após as 
gravações do filme em 2001 em direção a França, onde reside até os dias de hoje.  

Em busca de sua independência e de sua consolidação enquanto artista seguiu atuando em 
peças pela Europa, logo começando a cantar em bares e estabelecimento com apoio de amigos e 
colegas de trabalho. Tornou-se backing vocal e ganhou reconhecimento principalmente ao 
acompanhar a voz de Oumou Sangaré4, uma das maiores e mais prestigiadas vozes do Mali. Na medida 
que se dedicava mais a música, as artes cênicas acabaram ficando em segundo plano. Em 2011 lançou 

                                                           
1 HANSEN, Helena. Kokoro: A Herança Ancestral Através da Arte Diaspórica de Fatoumata Diawara. In: Anais da 
XIII Semana Acadêmica de História - Entre continuidades e rupturas: Diferentes experiências de tempo na 
América Latina Contemporânea. VOL. 13, N.1 (2023). ANAIS DA SEMANA ACADÊMICA DE HISTÓRIA (FAED-
UDESC) ISSN: 2316-8773. De 16 a 20 de outubro de 2023. 
2 No português, “Herança Ancestral” 
3 No português “Meu amor/ meu querido” 
4 Oumou Sangare é uma das cantoras mais famosas Mali, com amplo reconhecimento internacional 
chegando fazer parcerias com personalidades como Beyoncé em 2021, além de diversas premiações como o 
Grammy Awards em 2011, sendo a primeira malinesa a ganhar nesta premiação e uma das únicas a ser 
nominada, juntamente a Fatoumata Diawara. Oumou também é uma referência bastante presente enquanto 
ativista na luta pelos direitos das mulheres no Mali e mais amplamente no continente africano.   
 



 

80 
 

seu primeiro álbum chamado “Fatou”, que apresenta a artista em uma nova fase debutando sua 
carreira solo. Desde então Fatoumata tem alcançado cada vez mais espaço no cenário musical, com 
uma discografia reconhecida por grandes premiações internacionais com destaque para a nominação 
do álbum “Fenfo” de 2018 na categoria de melhor álbum de música internacional no Grammy 
Awards5.   

A ligação da guitarrista com a música e com sua produção artística como todo não se relaciona 
unicamente com âmbito profissional da vida de Fatou, mas sobretudo surge de uma conexão que se 
relaciona com sua forma de ser e existir no mundo, enquanto indivíduo e enquanto parte de uma 
sociedade elemento constitutivo da vida. Em entrevista feita pela DR Big Band6 e publicada no canal 
da cantora em 2022 ela discorre sobre o significado da música para si, pontuando o sentido que a 
linguagem musical tem em seu território, transmitindo “A voz da população e a voz de nossos 
ancestrais” (Diawara, 2022). Na mesma oportunidade Fatou comenta sobre o potencial de cura que a 
música possui, ao trabalhar com temas difíceis e por vezes espinhosos, evidenciando desigualdades 
sociais, transforma o sofrimento em arte e se utiliza dela para se comunicar e se conectar com as 
pessoas.   

Desse modo, se mostra indispensável a compreensão da concepção que a artista tem sobre 
música, assim como a maneira que ela se relaciona subjetivamente com a musicalidade para a análise 
de suas produções de forma mais complexa e menos superficial.  Sua produção artística não é 
reduzida a sua potencialidade enquanto dispositivo de entretenimento, mas concebida enquanto 
elemento de resistência cultural que carrega e transmite saberes. Por essa razão é possível pensar na 
construção de conhecimento por meio de sua arte, entendida através do conceito de "corpo-política 
do conhecimento", de Ramon Grosfoguel. O sociólogo porto-riquenho pontua categoricamente a 
importância de se pensar a construção de conhecimento, que neste caso se faz através da 
musicalidade, situada em relação ao sujeito que a produz. O conceito alinhavado pelo intelectual se 
relaciona diretamente com o conceito de lócus de enunciação, partindo do entendimento de que todo 
conhecimento é atravessado pelos marcadores de classe, de gênero, de raça, de sexualidade, dentre 
outros, de seu autor. Nesse sentido, a contemplação dos sujeitos enquanto corpos-políticos, rompe 
com a lógica moderno/colonial de um “Ego” neutro, portador de um conhecimento universal e que 
permite a permanência da colonialidade, subjugando grupos radicalizados e privilegiando homens 
brancos.   

Ao quebrar a ligação entre o sujeito da enunciação e o lugar epistémico étnico--
racial/sexual/de género, a filosofia e as ciências ocidentais conseguem gerar um mito 
sobre um conhecimento universal Verdadeiro que encobre, isto é, que oculta não só 
aquele que fala como também o lugar epistémico geopolítico e corpo-político das 
estruturas de poder/conhecimento colonial, a partir do qual o sujeito se pronuncia. 
(Grosfoguel, p.119, 2010)  

Nesse sentido, a arte de Fatoumata se entrelaça a suas experiências pessoais, suas 
inquietações e seu compromisso político, que é a todo momento reforçado pela artista, seja em 
declarações e entrevistas, seja por meio de sua arte. Segundo a cantora7, o processo de composição 

                                                           
5 O Grammy Awards é uma premiação que reflete muito na visibilidade e projeção internacional do artista na 
indústria musical, mas é importante salientar que sua organização tem como tradição a predileção por artistas 
brancos, sobretudo norte-americanos, reproduzindo a lógica de subjugação e marginalização de sujeitos 
racializadas bem como de suas produções artísticas e intelectuais. 
 
6 Grupo musical dinamarquês de Jazz que se apresentou juntamente a Fatoumata Diawara em shows e 
gravações nos anos de 2022 e 2023. 
7 DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara - DR Big Band Interview. 15 de fev. de 2022. Disponível em: 
https://youtu.be/m4d15K4YsqQ?si=-M_lxqnsqYYK8INF. Acesso em: 09 ago. 2025.   



 

81 
 

se inicia com a vontade de falar sobre algum assunto ou temática específica e que é a partir dessa 
necessidade, tanto de expressar o que sente, quanto de se conectar com as pessoas através da 
música, que ela constrói suas canções.   

 

“EU CHEGUEI EM CASA/CHEGUEI AO MEU DESTINO”  

Em seu último álbum lançado em 2023, “London-Ko”8, a guitarrista adentrou principalmente 
os temas da emancipação feminina, a experiência diaspórica, o zelo pelo futuro e pela juventude, o 
respeito pela tradição, a família e a vida em comunidade. Essas são questões bastante caras a artista, 
que costuma retomá-las de diferentes formas em diversas produções e em sua vida prática, como é 
o caso da luta pelos direitos das mulheres pela qual é ativista. Em músicas como “Moussoya”9 Fatou 
fala sobre o papel da mulher na sociedade e sua independência, em “Seguen”10 adentra as questões 
do casamento e da violência doméstica e em “Sete”11 denuncia e critica fortemente a prática da 
circuncisão feminina ainda comum em algumas regiões.  

A esse respeito pontuo a indispensabilidade de questionar a perspectiva de gênero atribuída 
ao sentido de ser mulher no mundo.  O gênero como categoria de análise é um recorte necessário e 
amplamente discutido através de visões plurais dentro e fora da academia, no entanto, enquanto uma 
construção sociocultural, precisa ser analisado de modo a refletir sobre as particularidades de cada 
contexto. Não se pode entender a categoria “mulher” de forma universal, caindo em generalizações 
homogeneizantes e presunções equivocadas baseadas em parâmetros ocidentais. É indispensável 
uma análise minuciosa que interprete suas características a partir das organizações e relações sociais 
e culturais em que está inserido. (Oyěwùmí, 2019)  

“London-Ko”, que possui um total de 14 faixas e 11 clipes, contando com a coprodução do 
músico e produtor Damon Albarn12 carrega a assinatura musical de Fatoumata com a mescla de 
elementos da cultura malinesa, com o uso de instrumentos como o Kora e Kamel Ngoni13, em encontro 
com a guitarra elétrica. O Wassoulou14 é trançado a outros estilos e ritmos como o blues, o jazz e o 
pop transformando sua linguagem musical em algo único e particular que carrega os traços de sua 
trajetória. Esse gesto performativo sonoro pode ser, como aponta Stuart Hall (2003), um exemplo de 
como a identidade cultural da diáspora não é uma essência fixa e imutável, mas uma construção 
constante, moldada por deslocamentos e transformações. Sua música ecoa entre o passado ancestral 
e o presente globalizado, recusando os binarismos entre tradição e modernidade.  

Na apresentação do álbum “Fenfo”(2018) em seu website Fatou reforça essa recusa ao 
afirmar que que não queria cantar em inglês ou francês, pois queria respeitar sua herança africana. A 
artista ainda destacou que apesar de se considerar uma tradicionalista gostaria de experimentar 
                                                           
 
8 O nome London-Ko se deve a parceria de longa data com o coprodutor Damon Albarn, fazendo referência a 
cidade de Londres e a cidade de Bamako. 
 
9 No português “Ser Mulher” 
10 No português “Fadiga/ Cansaço/ Pressão” 
11 No português “Impotente”0uj  
12 Damon Albarn é cantor, compositor, instrumentista e produtor musical. Nascido em Londres, o britânico é 
vocalista das bandas Blur e Gorillaz e tem diversas parcerias com Fatoumata Diawara, como por exemplo a 
música Désole lançada em 2020. 
13 O Kamel Ngoni e o Kora são Instrumentos de corda produzidos em madeira e pele de animal, comuns no oeste 
africano. 
14 Ritmo proveniente de uma região cultural africana de mesmo nome se encontra em maioria no Mali, na Guiné 
e na Costa do Marfim. 



 

82 
 

novos sons e novas formas de comunicar suas mensagens, ao mesmo tempo mantendo suas raízes e 
influências. A tradição deixa de ter um significado engessado e cristalizado ao passado, presa a uma 
ideia de origem. Pelo contrário se remonta e se fortalece a partir da experiência dos sujeitos que a 
carregam, no movimento diaspórico ou presentes em sua terra natal, transpassando a ideia de 
oposição entre o tradicional e o novo, o moderno tão comum aos pressupostos da 
modernidade/colonialidade.  

Em seu lançamento mais recente, a artista segue com seu posicionamento, cantando todas 
as suas músicas em Bambara - língua falada em grande parte do Mali e em outras regiões do oeste 
africano- se conectando com o público e transmitindo sua mensagem tanto em suas letras quanto em 
suas melodias. Por esse motivo, retomo a reflexão feita por Moraes (2000) sobre a necessidade de se 
compreender a música, enquanto fonte de análise, sem se limitar ao estudo da linguagem textual 
descolada as demais linguagens constitutivas da música como a sonoridade construída pelo ritmo, a 
harmonia e a melodia através dos instrumentos e dos vocais.  

O álbum como todo transmite a ideia de transformação do presente e construção do futuro 
tanto em suas letras quanto em sua visualidade por meio dos videoclipes. Em especial, na primeira 
faixa denominada Nsera, no português “Eu cheguei em casa/ Eu cheguei no meu destino” podemos 
refletir sobre como a artista preocupa-se em situar-se no território do qual pertence, nos 
apresentando uma letra afetiva e diaspórica que reflete sobre o pertencimento maliano como ponto 
de partida para uma identidade em movimento. Na canção, ao narrar uma viagem e os encontros que 
nela ocorrem, Fatou ativa uma memória coletiva afrodiásporica, evocando irmãos, irmãs e amigos, 
que podem ser entendidas como figuras simbólicas de uma comunidade espalhada, mas que 
compartilha uma origem comum. A pergunta “de onde você vem?” e a resposta “de Maliba”, forma 
tradicional de se referir ao Mali, não são apenas dados geográficos, mas expressam uma vontade de 
conectar-se com seu lugar de origem  

  

Um dia saí em uma viagem,   

Quem eu encontrei? Irmãos e irmãs, encontrei meus amigos   

Com quem me encontrei? Meus irmãos, conheci meus irmãos   

Eles me perguntaram de onde eu vinha, eu lhes disse de Maliba   

Perguntaram-me para onde eu estava indo, eu lhes disse para minha 
terra natal  

As pessoas se alegraram comigo, enquanto eu chegava, chegava, 
chegava em casa (NSERA,2022)  

 

Nesta parte da letra Fatoumata nos leva a refletir sobre como o seu deslocamento não é 
apenas físico, mas simbólico. Estar em sua terra natal traz o sentido de encontro e pertencimento, ao 
ser recebida com acolhimento e alegria em seu retorno para casa. Como aponta Stuart Hall (2003), a 
identidade diaspórica é feita de múltiplos elos: ela se ancora em raízes específicas, mas também é 
movida por outras formas e influências que operam a partir de diferentes realidades experienciadas 
na diáspora. A partir da complexidade de sua própria vivência, tendo em vista que é uma mulher 
malinesa nascida na Costa do Marfim e hoje residente na França, sua obra contém perspectivas da 
noção de Afropolitanismo proposta por Achille Mbembe (2015). Para o autor, é preciso repensar o 
que significa ser africano fora das molduras herdadas do pensamento colonial, que insistem em 



 

83 
 

estagnar as identidades africanas em estereótipos de autenticidade e imobilidade. O Afropolitanismo, 
nesse sentido, propõe uma África atravessada por experiências plurais, aberta às trocas e as 
possibilidades e ressignificada a partir de si mesma.  Tensionando as limitações de identidades 
calcadas nas fronteiras nacionais e na noção de “pureza” cultural, propondo uma noção de 
africanidade que se fundamenta na transnacionalidade, no fluxo cultural e nos deslocamentos físicos 
e psíquicos que ocorrem no continente africano muito anteriormente a chegada dos imperialistas 
europeus (Mbembe, 2015).   

A visualidade das obras de Fatoumata também são fundamentais para pensar sua arte captar 
a mensagem que a artista deseja passar. O videoclipe da música “Nsera”, que constitui a identidade 
visual de London Ko -com destaque para própria capa do álbum- evoca o sentimento de 
pertencimento e enriquece as formas que Fatou demonstra suas origens, sendo que ao mesmo tempo 
que recupera elementos da cultura de origem também tensiona os limites da ideia de uma identidade 
nacional. Gavado nas ruas de Bamako, o clipe manifesta diversos aspectos da vida cotidiana, 
apresentando os personagens e suas relações com a dança, o esporte, a religião, a família e amigos, 
sempre enfatizando a pluralidade de sujeitos e formas de ser e habitar o mundo. Dessa forma, a 
viagem narrada na canção torna-se metáfora de um movimento mais profundo: o de reconstrução de 
si mesma a partir do encontro com o outro e do reconhecimento das próprias origens em meio à 
diversidade. Entre o Mali e a França, entre o blues e o wassoulou, entre o bambara e o francês, Fatou 
compõe uma estética que é também um posicionamento político, de se afirmar-se africana sem se 
prender a moldes fixos, afirmando a pluralidade como uma das maneiras de se inserir de uma 
identidade negra na diáspora.    

Figura 01 – Frame do videoclipe Nsera de Fatoumata Diawara 

 

Fonte: Fatoumata Diawara, 2022 

  

A transposição da dicotomia entre o antigo e o novo, como já mencionado anteriormente, é 
um elemento característico das obras de Diawara, se fazendo fortemente presente no audiovisual da 
música Nsera. No frame retirado do videoclipe é possível observar um grupo de jovens que se 
apresentam de forma despojada com uma estética composta pelas vestimentas, os penteados e os 
diversos acessórios que remetem a cultura punk da década de 1970, germinada no contexto da 
contracultura e com aspectos de crítica ao sistema capitalista e afronta a figuras de autoridade. O uso 
desses elementos na apresentação imagética de suas identidades, todavia, é feita de forma original e 
interligada as suas vivências socioculturais, de modo a criar um sentido próprio a partir de sua 



 

84 
 

apropriação. No decorrer do clipe, os personagens se sentam nas cadeiras de um grupo de barbeiros 
mais velhos que, com navalhas e máquinas de barbear, não condenam a estética de rebeldia dos mais 
novos, mas sim cuidam e retocam seus penteados. A cena pode ser entendida como uma 
analogia para a relação de respeito e troca entre as tradições e os novos aspectos culturais trazidos 
pelas gerações mais jovens, opondo-se a lógica moderno/colonial de veneração ao novo e desprezo 
aos mais antigos.   

Figura 02 – Frame do videoclipe Nsera de Fatoumata Diawara 

 
Fonte: Fatoumata Diawara, 2022 

O diálogo com a juventude é recorrente nas produções da guitarrista. Para ela, os jovens são 
a possibilidade de se pensar em futuros possíveis que se reconectem com suas raízes ancestrais e 
rompam com dominação colonial. Nessa perspectiva, Aimé Cesaire (1978) nos direciona a pensar 
sobre o caráter multifacetário do colonialismo, que expropria as terras, explora os sujeitos e domina 
as organizações políticas, mas antes de tudo desumaniza as pessoas. Esse processo, 
fundamentalmente ligado ao discurso de raça - uma vez que o entendimento de humanidade passa a 
ser relacionado a branquitude- busca esvaziar as sociedades de si próprias. “Arrancados aos seus 
deuses, seus hábitos, à sua vida, à vida, à dança, à sabedoria. Falo de milhões de homens a quem 
inculcaram sabiamente o medo, o complexo de inferioridade” (Cesaire, p.25-26, 1978). 

É na intenção de romper com esse esvaziamento de si e menosprezo pela própria cultura que 
Fatoumata se preocupa em se comunicar com a nova geração. No caso da música “Dambe”15, também 
parte do álbum London Ko (2023), a cantora apresenta incisivamente a problemática de jovens 
malineses que buscam copiar a cultura estadunidense, abandonando suas próprias referências 
culturais. Na canção, Diawara não se refere as múltiplas possibilidades de expressão de suas 
identidades, como no caso dos personagens apresentados no clipe de Nsera e sua relação com o 
movimento punk, mas sim de uma tentativa de tornar-se reflexo de uma cultura imperialista e 
marcada pela banalização da violência. Assim ela se volta aos mais novos e os questiona:  "ei cara, 
nossos valores culturais estão desaparecendo/Para onde foram nossas tradições?” (Dambe, 2023).   

Ainda sobre sua preocupação com as novas gerações, o videoclipe de Nsera, narra no 
entremeio de outras histórias a realidade de crianças que são obrigadas a se juntarem a milicias 
armadas e lutarem em conflitos em algumas regiões do continente africano. Em entrevista dada a 

                                                           
15 No português pode ser entendido como: educação, criação familiar, costumes tradicionais ou até mesmo 
dignidade. 



 

85 
 

uma emissora de televisão francesa em 202316, Fatou defende o direito das crianças em viverem 
plenamente a própria infância, com liberdade e segurança, longe da violência bélica. A defesa pela 
paz é sempre pontuada pela artista que é pacifista e se posiciona contra guerras em todas as partes 
do globo frequentemente levantando o debate sobre a paz em suas obras e em seus canais de 
comunicação.   

Perpassando várias temáticas em uma só produção, Fatoumata consegue alinhavar as 
questões de identidade na diáspora, a pluralidade cultural, e problemáticas sociais enfrentadas no 
Mali em um objetivo comum, falar sobre África a partir de si mesma. A guitarrista afirma que seu 
intuito com o álbum era fazer um convite ao mundo para que olhassem para a África, não sob as 
lentes racistas e turvas da colonialidade que insistem em reduzir todo um continente a estereótipos 
de miséria e inferioridade, mas a partir do entendimento de toda sua complexidade.  Sua pluralidade, 
suas riquezas naturais e culturais, mas também apontando suas dificuldades e problemáticas, sem 
cair nas armadilhas da romantização.    

  

Devemos tentar aprender, aprender sobre a África   

Aprender sobre, aprender sobre a África   

Fiz uma viagem, uma viagem pela África   

Eles me receberam com água para matar minha sede   

Deram-me uma cama para dormir e comida para comer   

(Nsera, 2022)  

  

O convite ao aprendizado sobre as Áfricas se dá de forma direta, sem filtros ou metáforas, 
valorizando a experiência vivida e o acolhimento recebido. O gesto de oferecer água, cama e comida 
simboliza a hospitalidade e a generosidade, elementos que apresentam pequenos gestos que 
carregam o sentido de comunidade e trazem a sensação de sentir-se em casa. Nesse sentido, essa 
breve análise nos leva a compreender como Fatou reposiciona a narrativa sobre seu território para 
uma visão ancorada em futuros possíveis, unindo crítica e celebração. Fatoumata constrói uma 
narrativa que afirma a pluralidade africana e reivindica o direito de falar de si e de seu continente para 
o mundo, preservando sua complexidade e combatendo os estereótipos construídos a partir de 
pressupostos racistas da lógica colonial. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS   

A produção artística de Fatoumata Diawara carrega consigo o entendimento de uma 
identidade africana que não se reduz as fronteiras dos estados nacionais ou a experiência comum da 
dominação colonial. Amplia os referenciais epistêmicos e visuais difundidos pela colonialidade e nos 
convida a refletir sobre uma imagem das Áfricas construída a partir de uma perspectiva endógena, 
explicitando sua pluralidade. Como aponta o intelectual e revolucionário Amílcar Cabral (2011), a 
cultura é um ponto crucial para se pensar a emancipação das amarras da colonialidade. Como projeto 

                                                           
16 L'INVITÉ. Fatoumata DIAWARA: "Les Africains doivent se défendre pour trouver la lumière". 12 mai. de 2023. 
Disponível em: https://youtu.be/d7Y9Y_-aIRg?si=sC3AgA8pYj79T2vC. Acesso em: 5 ago. 2025 



 

86 
 

de dominação, o sistema colonial presou pela tentativa de neutralização e paralização da vida cultural 
das sociedades colonizadas como estratégia de implementação e mais que isso de perpetuação de 
seu regime de expropriação. Afinal, o racismo não se define enquanto a discriminação do indivíduo 
de maneira isolada, mas de toda uma forma vida, de ser e de existir no mundo (Fanon, p. 274, 2011). 
Dessa forma, é possível compreender a arte da malinesa Fatoumata, como um caminho de resistência 
a violência colonial ao trazer aspectos de sua experiência enquanto mulher diaspórica, através do 
Wassoulou, movimentando e impulsionando a cultura. A arte, torna-se então alimento para a alma e 
para a mente, desafiando a colonialidade e dando potência para luta por emancipação.   

 

 

REFERÊNCIAS 

AIMÉ, Cesaire. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Sá da Costa Editora, 1978.  

CABRAL, Amílcar. Libertação Nacional e cultura. In: SANCHES, Manoela Ribeiro (org.). Malhas que os 
Impérios Tecem. Textos anticoloniais, contextos pós-coloniais. Lisboa: Edições 70, 2011, p.355-375.  

FANON, Frantz. Racismo e Cultura. In: SANCHES, Manuela Ribeiro. Malhas que o impérios tecem: 
textos anticoloniais e contextos pós-coloniais. Lisboa: Edições 70, 2011, p 273-285.  

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-coloniais: 
transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. In: SANTOS, Boaventura; 
MENESES, Maria Paula. Epistemologias do Sul. São Paulo: Editora Cortez,2010. pp. 383-418.  

HALL, Stuart. Da diáspora: Identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: EditoraUFMG, 2003.  

MBEMBE, Achille. Abertura do mundo e ascensão em humanidade. In: MBEMBE, Achille. Sair da 
grande noite: ensaios sobre a África descolonizada. Angola: Edições Mulemba: Portugal: Edições 
Pedago, 2014, pp. 49-77.  

MBEMBE, Achille. Afropolitanismo. Revista Áskesis, v. 4, n. 2, julho/dezembro – 2015, p. 68 – 71.   

MORTARI, Cláudia et al. Colonialidad y decolonialidad combativa: Entrevista com Nelson Maldonado-
Torres. Revista de Teoria da História, v. 26, n. 2, p. 141-164, 2023.  

MORAES, José Geraldo Vinci de. História e música: canção popular e conhecimento histórico. Revista 
Brasileira de História. São Paulo: Associação Nacional de História - ANPUH, v. 20, n. 39, p. 203-221, 
2000.   

OYĚWÙMÍ, Oyèronké. Conceitualizando gênero: a fundação eurocêntrica de conceitos feministas e o 
desafio das epistemologias africanas. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; 
GROSFOGUEL (orgs.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2a edição, Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2019, pg. 171-181.  

L'INVITÉ. Fatoumata DIAWARA: "Les Africains doivent se défendre pour trouver la lumière". 12  mai. 
de 2023. Disponível em : https://youtu.be/d7Y9Y_-aIRg?si=sC3AgA8pYj79T2vC. Acesso em: 5 ago. 
2025  



 

87 
 

DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara - DR Big Band Interview. 15 de fev. de 2022. Disponível 
em: https://youtu.be/m4d15K4YsqQ?si=-M_lxqnsqYYK8INF. Acesso em: 09 ago. 2025.   

DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara - Nsera feat. Damon Albarn (Official Video). 15 de nov. de 
2022. Disponível em: https://youtu.be/VfMDqUSgbck?si=QHauF5eLHZzvyjvS. Acesso em: 09 ago. 
2025  

DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara - Kokoro. 23 de jul. de 2021 Disponível em: 
https://youtu.be/0rTIhwCPseY?si=Wfkl29BOFRO7svS0.  Acesso em: 09 ago. 2025  

DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara - Ntereni. 9 de mar. de 2018 Disponível em: 
https://youtu.be/4gmGL5SqhaY?si=IgsvGaHMQk3ObILg.   Acesso em: 09 ago. 2025  

DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara – Mossoya (official vídeo) 13 de out. de 2024 Disponível 
em: https://youtu.be/zhwuewwTMNQ?si=Mlr_OXPCzkpP5Cft.  Acesso em: 09 ago. 2025  

DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara – Seguen (official vídeo) 8 de dez. de 2024 Disponível em: 
https://youtu.be/OojhepHcnvM?si=dk3ct3zVKmApSViJ.  Acesso em: 09 ago. 2025  

DIAWARA, Fatoumata. Fatoumata Diawara – Sete feat. Brooklyn Youth Choir (Official video) 19 de 
nov. de 2023 Disponível em: https://youtu.be/-ARK9pKhMTQ?si=m0noIFBxdPS6tIfd.  Acesso em: 09 
ago. 2025 

 

SOBRE O/A/X AUTOR/A/X:  

Helena Bett Hansen é uma mulher branca, cisgênera, lésbica, de classe média, natural do estado de 
Santa Catarina. Graduanda do curso de Licenciatura em História pela Universidade do Estado de Santa 
Catarina (UDESC) e bolsista de extensão vinculada ao AYA- Laboratório de Estudos Pós-Coloniais e 
Decoloniais (FAED/UDESC).   

  



 

88 
 

 

EM NOME DE ALLAH, A RESISTÊNCIA: OS ESCRITOS SAGRADOS DA REVOLTA DOS MALÊS (BAHIA, 
1835) 

Maria Luiza Schwinden Jammal 

 

1. INTRODUÇÃO 

1.1 Objetivos 

Este trabalho objetiva dissertar sobre as estratégias utilizadas durante a Revolta dos Malês, 
acontecida em Salvador no ano de 1835, pelos indivíduos africanos muçulmanos marcados pela 
diáspora. A pesquisa se baseia na análise metodológica dos denominados "Livrinhos Malês" e 
amuletos de preces islâmicas encontrados nos corpos dos mortos pela autoridade colonial, localizados 
atualmente no Arquivo Público do Estado da Bahia (APEB), Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro 
(IHGB) e biblioteca digital Nutrisco, vinculada ao Museu de Le Havre. Além disso, visa-se compreender 
esses escritos, utilizados por muçulmanos com origens principalmente hauçá e yorùbá, como 
artefatos de resistência, técnicas de proteção ao corpo e à alma, elementos constituintes de redes de 
relações e, sobretudo, como formas de codificação frente à vigilância colonial. Ao centrar a análise 
nesses manuscritos, pretende-se evidenciar a eficácia das estratégias malês, que mobilizaram o 
Islam[1] como principal força interior para articular uma resposta à opressão imposta pelas mãos 
brancas e cristãs.  

1.2 Por que estudar os Livrinhos Malês? 

Este estudo busca contribuir para a ampliação do campo de pesquisa sobre a Revolta dos Malês, 
ao concentrar-se nos Livrinhos Malês como fonte primária capaz de entrelaçar-se em análises com 
enfoque na ação do Islam. Com isso, esses documentos possuem uma centralidade na presente 
análise, observados como testemunhos vivos e materiais de corpos marginalizados, enraizados no 
conceito de islamização das Áfricas e, principalmente, na africanização do Islam. Essa proposta se 
justifica também pela atual dispersão dos documentos analisados, hoje fragmentados em locais como 
a biblioteca Nutrisco, vinculada a um museu francês. Tal fato pode ser observado inserido em uma 
dinâmica de silenciamento da sabedoria ancestral muçulmana, já que agentes como Nina Rodrigues, 
antropólogo, enviaram parte desses documentos para o exterior, onde permaneceram inacessíveis à 
pesquisa brasileira. Isso pode ser observado em seu próprio escrito sobre os malês, em que o teórico 
afirma que  

Não querendo confiar na tradução dos escritos árabes pelos negros Males [sic] desta 
cidade, enviei alguns exemplares para Paris, onde foram traduzidos no Office 
Hasenfeldes traductions légales et autres en toutes langues, 12, Place de la Bourse. 
O padre maronita, Pierre Andourard, teve a gentileza de traduzir outros. São todos 



 

89 
 

versetos do Alcorão ou algumas palavras místicas, escritas de modo simbólico ou 
mágico. (Rodrigues, 1932, p. 70) 

Ao observar essa afirmação e o livro de Nina Rodrigues, em geral, é possível analisar tanto 
aspectos de deslegitimação dos “negros malês”, quanto revelar nas entrelinhas estratégias utilizadas 
pelos corpos muçulmanos que participaram da insurgência. Isso se dá pelo fato de que é possível 
conectar as afirmações do com técnicas de manutenção interna das táticas malês já que, mesmo 
presos e violentados pela autoridade policial, submetidos a tal tratamento no intuito de traduzirem 
os objetos encontrados na Revolta dos Malês, há testemunhas de homens que notaram uma recusa 
a ler em português: “por mais promessas e ameaças feitas ao mesmo preto jamais verteu o que lia 
em Língua Portuguesa, e quando o Presidente Souza Martins lhe dizia que a traduzisse em língua de 
Branco, o Africano recusava e respondia ‘Não, não, não!’ (2016, Dobronravin, p. 3).  

Portanto, ao considerar os Livrinhos Malês como fontes centrais, vê-se necessário um estudo 
que busque observar como conceitos de resistência, religiosidade e identidade são empregados na 
luta de indivíduos que se mantiveram unidos mesmo diante das operações coloniais de confisco e 
violência mortal. Os escritos revelam estratégias de resistência que se expressam por meio da escrita 
sagrada, pois são fragmentos de uma tradição de sabedoria e construção de redes relacionais através 
do Islam e foram força central da revolta, demonstrando que o sagrado move para além do crer. 

 

1.2.1 Estruturação do texto 

A argumentação deste trabalho está organizada em cinco seções: após a introdução, a segunda 
seção apresenta uma revisão da literatura acerca dos aportes teóricos utilizados neste estudo; a 
terceira seção aborda os procedimentos metodológicos empregados na análise das fontes primárias 
e, nesse caso, dos Livrinhos Malês; a quarta seção discute os resultados da leitura analítica dos 
documentos, explorando a presença do dhikr, a função protetiva dos amuletos e a dimensão cifrada 
da escrita como tática insurgente; por fim, a quinta seção tece as considerações finais, refletindo 
sobre os múltiplos sentidos da articulação entre fé e resistência no contexto da Revolta dos Malês.  

2. FUNDAMENTAÇÕES TEÓRICAS: a escrita para análise de um Islam diaspórico 

Os aportes teóricos utilizados neste trabalho englobam contribuições de áreas como a filologia, 
história das religiões e história de África, com autores como José Rivair Macedo, Juliana Müller, João 
José Reis e Nikolay Dobronravin. Além disso, observou-se que a Revolta dos Malês se insere em um 
contexto antecedente denominado de islamização africana, ocorrido a partir do século VII, em que as 
redes comerciais e intelectuais do mundo árabe-muçulmano integraram-se gradualmente às trocas 
culturais que envolviam as regiões magrebinas e sudanesas. Apesar da notável “arabização” dessas 
localidades ao decorrer do século XVI, a noção de “africanização do Islã”, cunhada por Elikia M’Bokolo 
e utilizada por Macedo, fornece uma chave interpretativa para se pensar o Islam praticado pelos 
malês em diáspora no Brasil. Isso se dá pelo fato de que a considerável nova religião e as práticas 
locais possuíam semelhanças e capacidade de coexistência, como a tolerância em relação à 
adivinhação e a figura do líder como mediador entre o terreno e o sagrado (2008, Macedo, p. 30).  

3. METODOLOGIA  



 

90 
 

A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa, com base na análise documental de 
fontes primárias e secundárias. Foram selecionados para estudo os documentos de número 2, 9, 21 e 
30, transcritos e digitalizados por Rolf Reichert na revista Afro-Ásia, e as figuras de número 3 e 4, 
fotografadas pelo antropólogo Nina Rodrigues. Como a análise conta com nomes e suras pertencentes 
ao Islam, foi-se consultado o Livro Sagrado da religião, Qurʾān[2]. O critério de seleção levou em conta 
a presença de elementos gráficos (figuras e padrões geométricos), bem como sua legibilidade. Os 
documentos foram examinados por meio da transcrição de trechos já estudados e pela análise de 
seus conteúdos, considerando-se o contexto histórico da revolta e a condição diaspórica dos seus 
autores. Analisando-se a dificuldade de tradução integral, devido às partes indecifráveis até o 
momento (possivelmente pela utilização de outras línguas além do árabe) e a posterior criminalização 
da escrita árabe na Bahia, parte das imagens não serão aprofundadas em seu sentido semântico, mas 
sim em seu potencial de resistência.  

4. A REVOLTA DOS MALÊS E SUAS MATERIALIDADES: resultados e possíveis discussões  

4.1 Resistências pela religiosidade 

Diversos estudos tratam da chegada forçada de corpos africanos no Brasil, diáspora objetivada 
pela imposição do regime escravista. No entanto, em pesquisas sobre esse período, não é dada a 
devida notoriedade para questões como suas múltiplas religiosidades e, nesse caso, o Islam como 
fator construtor de comunidades. Os indivíduos oriundos de África que chegaram ao Brasil praticaram 
suas crenças de forma adaptada, sobretudo para resistir à escravidão e às tentativas de apagamento 
das suas fés e identidades culturais. Essas ações, para os muçulmanos, são realizadas de modo 
cotidiano, como o diálogo entre a língua árabe e as línguas africanas – como o hauçá –, de forma a 
preservar suas raízes étnicas e religiosas. É a partir do laço islâmico que surge o sentimento de 
pertencimento e união.  

Ademais, as madraças, ou escolas muçulmanas, constituíram-se em Salvador de forma 
improvisada e oculta, desempenhando múltiplas funções: espaços de ensino da língua árabe, locais 
de comercialização de amuletos e patuás, e centros de articulação política. Por meio desses vínculos 
pessoais construídos pelas resistências religiosas cotidianas, observa-se a criação de uma comunidade 
islâmica na diáspora. Essa comunidade se reconhece como parte da Ummah, termo árabe que designa 
o coletivo unido pela fé em Allah[3] e em seus profetas, reforçando o sentimento de pertencimento 
construído a partir das práticas culturais e religiosas compartilhadas. De acordo com a pesquisadora 
Maria Cecília Simões,  
  

Pertencer ao Islã significa pertencer a ummah. Esta noção provoca a ideia de uma 
identidade religiosa que ultrapassa outras pertenças, funcionando como um 
símbolo de coesão social, ao mesmo tempo em que procura acomodar a diversidade 
cultural que envolve o Islã ao redor do mundo. (2019, Simões, p. 48) 

  
Relacionado a isso, analisa-se que a compreensão da expressão islâmica no contexto baiano do século 
XIX requer uma leitura da religião enquanto movimento político, por meio do qual africanos 
muçulmanos mobilizaram práticas culturais como forma de resistência frente ao sistema colonial, que 
não cessa em infligir feridas no corpo colonizado. As narrativas transgressoras e de controle do 
colonizador demonstram que a sensação de pertencimento é capaz de dar origem a múltiplas 
expressões de resistência, como a acontecida no ano de 1835: a Revolta dos Malês. 



 

91 
 

Antes de abordar o contexto geral da Revolta dos Malês, faz-se necessário compreender o 
significado do termo “malê”: derivado de “Imale”, palavra em yorùbá, o termo significa “muçulmano”, 
não se referindo, portanto, a uma etnia específica, mas a uma identidade religiosa comum, podendo 
abrigar africanos yorùbás, hauçás e outros. Assim como o significado etimológico da palavra, os malês 
que participaram da revolta eram de diversas etnias, mas constituíam lógicas próprias para suas 
ações. O idioma árabe foi uma dessas estratégias, já que durante a insurreição estes africanos 
carregavam em seus pescoços e bolsos alguns escritos de suras[4] do Qurʾān que, ao serem capturados 
pelas autoridades coloniais, não eram desvendados por conta da escrita em árabe, desconhecida 
pelos europeus.  

A Revolta dos Malês, ocorrida em Salvador, em 1835, teve curta duração, não ultrapassando 
um único dia. No entanto, esse intervalo foi suficiente para revelar à sociedade colonial a potência de 
organização e articulação dos africanos muçulmanos (2019, Simões, p. 46). Diante disso, faz-se 
necessário analisar algumas das estratégias adotadas pelos malês. Nos anos de 1820 e 1830, a Bahia 
estava passando por uma conjuntura econômica recessiva, resultado de crises no setor agrícola, 
afetando a exportação e a produção de alimentos. Foi nesse cenário instável, caracterizado pela 
situação de trabalho desfavorável para escravizados e libertos, que surgiu a chance de se fazer algo 
maior, em nome de Allah. Além disso, outra lógica adotada pelos malês foi ao encontro da força e 
auxílio espiritual, fazendo isso com a chegada do mês sagrado islâmico, chamado de Ramadan[5] e, 
mais especificamente, em Laylat al-Qadr (em português, Noite do Destino), marco da revelação do 
Qurʾān ao profeta Muhammad[6]. Por fim, o meio urbano favoreceu a execução da rebelião malê: 
nesse contexto, além de trabalhadores como carpinteiros e ferreiros, destacavam-se também os 
especialistas religiosos, que produziam e distribuíam amuletos como formas de proteção espiritual. 

  
4.2 Os Livrinhos e Amuletos Malês 

  
Após o silenciamento da Revolta dos Malês por parte do poder colonial, alguns objetos foram 

encontrados tanto junto aos corpos dos revoltosos quanto nas residências invadidas e saqueadas. Os 
escritos presentes nesses amuletos continham orações e súplicas de proteção física e espiritual, em 
que o papel do Islam foi central enquanto força sagrada invocada pelos insurgentes durante o levante. 
Chamados de “Livrinhos Malês”, ou simplesmente amuletos, esses documentos manuscritos foram 
analisados por meio de três características: a presença de repetições corânicas, padrões de proteção 
e, por fim, a codificação das mensagens.  
  
 
 
 
 
 
 
 

Figuras 1 e 2 - Papéis utilizados durante a Revolta dos Malês 



 

92 
 

 
 

 Fonte: Reichert, 1967. Documentos 2 e 9.  
  

Primeiramente, a análise dos documentos revela uma presença central do dhikr: em tradução literal 
para o português, possui o significado de “lembrança” e, dentro do Islam, é entrelaçado pela noção 
de se aproximar de Allah, assumindo versões orais ou escritas. Essa prática pode constituir-se de uma 
evocação de nomes importantes para a religião, atributos de Deus ou trechos do Qurʾān, com o 
objetivo de purificação da alma, fortalecimento espiritual e proteção contra o mal à espreita. O 
“documento 2”, retirado de um homem escravizado haúça chamado Domingos, é um exemplo dessa 
prática, contendo a sura Quraysh[7] (Qurʾān, 106:1-4). Após o início padrão de cada texto e oração, 
chamada de “basmala” (مᘭِح حْمᅮَٰن᠒ ٱلرَّ ᅮٰهِ ٱلرَّ

َّ
 ᚽِ◌ِ/Em nome de Deus, o Clemente, o Misericordioso), oسْمِ ٱلل

capítulo é escrito por 40 vezes, repetidamente: 
  

ᚱْᖁَش᠏ 
ُ
ᅮٰفِ ق

᠐
ᘌل   Pela segurança/Pelo tratado dos coraixitas  [1ͭ [ ١لإِِ

  
ᘭْفِ  ءِ وَٱلصَّ

᠕
تَا  ٱلشِّ

َ
ة

᠐
حْل ᠒فِهِمْ رᅮٰ

᠐
 Sua segurança/Seu tratado na caravana do inverno e do verão [2ͭ [ ٢إِۦل

  
ا 

َ
 رَبَّ هᅮَٰذ

ᠪ
ᘭَعᘘُْدُوا

᠔
ل
َ
بᘭَْتِ ف

᠔
 Que deixem eles adorarem o Senhor desta Casa [3ͭ  [ ٣ٱل

  
نْ خَوْفٍۭ  ن جᖔُع᠏ۢ وَءَامَنَهُم مِّ طْعَمَهُم مِّ

᠐
ذِىٓ أ

ᡐ
  Que os alimentou, os salvou da fome e os tornou seguros, os salvou doͭ  ٤ٱل

medo [4]4  
  

Essa sura remonta à história dos Quraysh, comunidade localizada na cidade de Meca e guardiã 
da Caaba[8], que garantia seu sustento a partir de caravanas que viajavam em determinadas estações 
para países como a Síria (2024, Saber). Nela, é possível observar que, a partir da crença em Allah e a 
proteção do lugar sagrado, esse grupo étnico foi salvo da fome e próspero em segurança contra 
invasores de sua terra ancestral, o que dialoga diretamente com as necessidades e urgências da luta 
dos malês durante a rebelião, clamando por proteção contra o medo e força espiritual diante da 
repressão colonial. Algo semelhante pode ser encontrado no documento de número 9, carregado por 



 

93 
 

Torquato, homem escravizado yorùbá, que, após a basmala, contém 13 repetições do versículo 4 da 
sura Al-Fatiha[9] (Qurʾān, 1:4), interrompidas pelo nome do profeta Muhammad, escrito duas vezes: 
ين د  Soberano do dia do Juízo (7x) / ِ◌مᅮَٰلِكِ يَوْمِ ٱلدِّ ين  Muhammad (2x) / مُحَمَّ  Soberano do / ِ◌مᅮَٰلِكِ يَوْمِ ٱلدِّ
dia do Juízo (6x). 

Conectado ao “documento 9”, a sura de abertura do Livro Sagrado carrega significado de 
busca por orientações, assim como o reconhecimento de Allah como mestre do Dia do Juízo. Ao 
adicionar repetições do nome do profeta Muhammad, observa-se, então, que a leitura e a recitação 
do dhikr inscrita nesse pedaço de papel guardado junto ao corpo converteu-se em prática com sentido 
político, revelando a urgência por justiça e força para a revolta. Além disso, um indício de que esses 
escritos operavam enquanto amuletos é a presença de manchas com vazamento de tinta que formam 
um pequeno quadrado, apontando para a realização de dobraduras. 

  
Figuras 3 e 4 - Papéis utilizados durante a Revolta dos Malês 

 
        Fonte: Rodrigues, 1932. Figura nº 3           Fonte: Reichert, 1968. Documento 21.  

  
Os amuletos acima possuem alguns padrões de proteção, como a presença de figuras base 

com poderes mágicos para a confecção de amuletos. A produção desses talismãs segue um padrão,  
e que, nesse caso, são os quadrados (awfāq) repetidos por toda a folha, contendo em seu interior 
números e nomes sagrados para o Islam em posição diagonal. Reichert, em seu estudo, aponta para 
semelhanças entre essas criações e uma série de amuletos criados pelo místico Jalal ad-Din 
Muhammad Rumi e que, de acordo com o autor, são utilizados nas práticas de geomancia norte-
africana (1968, Reichert, p. 129) e na África Ocidental.  

Relacionado a isso, na “figura nº 3” é possível observar um quadrado principal, dividido em 
25 peças com “ya Allah” (Ó, Deus) escritos. Além desse chamado, marcado pelo prefixo ya, duas frases 
presentes no versículo 64 da sura 12 Yūsuf[10] (Qurʾān, 12:64) são encontradas, em que uma delas se 
repete quatro vezes:  ُ ᡐᕝٱ

َ
ᡧ ف ᢕᣌِحِم ٰ رْحَمُ ٱلرَّ

᠐
ا ۖ وَهُوَ أ ۭ

᠍
ٌ حᅮَٰفِظ ْ ᢕᣂَخ ◌َ ٦٤ / Então, Deus é o melhor guardião, e Ele é o 

mais Misericordiador dos misericordiadores [64]. Outro ponto dessa imagem, observado pela 
pesquisadora Juliane Müller, foi a presença de manchas pretas em sentido horizontal e vertical, assim 
como nos trechos analisados anteriormente. De acordo com ela, esses vestígios indicariam o papel 



 

94 
 

“ter sido dobrado múltiplas vezes até chegar a um tamanho pequeno, o que confirma seu uso como 
amuleto acomodado dentro de uma pequena bolsa de pano ou couro. A folha original deverá, 
portanto, ter sido de um formato maior, que requeria ser dobrada”. (2020, Müller, p. 111).  

Assim como a “figura nº 3”, o “documento 21” estudado por Reichert também possui 
separações em quadrados, nesse caso contando com 16 divisões preenchidas por letras isoladas. Além 
disso, há a presença da basmala acima dos awfāq e, abaixo, são escritos os nomes de dois arcanjos 
importantes para o Islam: لᗫ ᢔᣂج / Gabriel, mensageiro de Deus, e لᘭᜓائᘭم / Miguel, responsável por 
fenômenos naturais como o vento. Além disso, João José Reis aponta semelhanças entre esse 
documento e o Tírà Odun, sistema yorùbá também dividido em 16 campos quadrados (1986, Reis, p. 
191), o que novamente se relaciona com a manutenção de práticas ancestrais em território brasileiro.  

Ao observar, por fim, as semelhanças na confecção desses livrinhos, é possível afirmar que 
eles eram utilizados para proteção do corpo e alma, carregados em seus corpos até o momento em 
que sucumbiam à violência brutal dos colonos – dimensão essa que é analisada pela crença na 
evocação de força sagrada. Após presos, os malês sofreram com o confisco de suas preces e a 
criminalização da língua árabe no estado da Bahia (2004, Dobronravin, p. 299). Uma das 
consequências dessa decisão, realizada pelo poder colonial, foi a perda de determinadas tradições 
empregadas na escrita de alguns amuletos, que seguem indecifráveis aos teóricos que se voltam ao 
estudo dessas preces, como a “figura nº 4” e o “documento 30”: 
  

Figuras 5 e 6 - Papéis utilizados durante a Revolta dos Malês  
 

 
       Fonte: Rodrigues, 1932. Figura nº 4       Fonte: Reichert, 1968. Documento 30. 

 
 

Esses trechos constituem fontes que permanecem intraduzíveis aos estudiosos do tema. Uma 
das teorias empregadas em suas observações é a de que ele se trata de um documento bilíngue, 
escrito com significantes árabes mas com significados em determinadas línguas advindas de África, 
como afirma Müller sobre a figura nº 4:  “Os tradutores não conseguiram decifrar e traduzir esse 
manuscrito, uma vez que se trataria de um texto numa língua africana ‘da região de Tumbuctu’, escrita 
com caracteres árabes” (2020, Muller, p. 93). Porém, já no documento 30, nenhuma outra língua foi 
conectada à escrita, mesmo sendo apresentada a professores de hauçá e yorùbá da Escola Nacional 



 

95 
 

de Línguas Orientais (1968, Reichert, p. 132). Outras hipóteses foram empregadas em análises de 
papéis semelhantes, afirmando que poderiam se tratar de trabalhos feitos para a prática de iniciantes 
à escrita – o que não foi fundamentado com maior aprofundamento.  

A partir da análise dessas teorias, difusas entre si, é possível observar que a estratégia malê é 
atual e viva, pois não permitiu a entrada integral do olhar externo para seus amuletos sagrados. É 
preciso levar em conta que, além do fato da língua árabe ter sido perdida ao longo dos anos, foram 
os acordos e a agência dos africanos muçulmanos, com suas táticas de resistência e ensinamentos 
próprios, que mantiveram documentos indecifráveis àqueles que não faziam parte de sua revolução 
desejada. Não é possível, portanto, afirmar o fracasso da Revolta dos Malês baseando-se somente no 
potencial bélico do evento, já que um dos objetivos centrais de suas ações foi mantido: afastar-se do 
homem branco e cristão, mesmo após inúmeras tentativas de colonizar o corpo, cultura, língua e 
religião daqueles marginalizados e criminalizados. 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este trabalho se propôs a contribuir para o campo de estudos sobre a Revolta dos Malês, ao 
adotar os chamados Livrinhos Malês como eixo central de análise. Como documentos históricos que 
constituem redes de resistência, identidade e religião, esses escritos são testemunhos das práticas de 
enfrentamento ao sistema colonial. A materialidade desses amuletos, dobrados e guardados junto ao 
corpo ou deixados nas casas dos revolucionários, demonstram que o Islam foi utilizado como fonte 
de força espiritual e política. Dessa forma, a recusa de traduzir os textos ao português, mesmo sob 
violência e ameaças policiais, reafirma a agência dos muçulmanos diante de uma ordem imposta pelo 
colonizador, colocando a religião como meio de proteção contra o mal.  Conectado a isso, a repetição 
de suras específicas do Qurʾān, como a Quraysh e a Al-Fatiha, demonstra um uso da linguagem 
sagrada para súplicas por justiça divina e coragem ao enfrentar o inimigo, identificada nas repetições 
de nomes sagrados e versículos que, por meio das repetições, constituíram estratégias de purificação 
e fortaleza emocional diante da repressão. Além desses fatos, a presença de padrões geométricos, 
inscrições numéricas e nomes de arcanjos indica uma utilização das práticas islâmicas, entrelaçadas 
com saberes ancestrais locais de adivinhação compreendido neste estudo como uma africanização do 
Islam, moldada pelas necessidades e experiências dos corpos não homogeneizada por meio da fé.  

Em última análise, o trabalho evidenciou como o deslocamento e o confisco dos Livrinhos, 
como no caso dos enviados à França por Nina Rodrigues, inserem-se em uma tentativa de 
silenciamento da sabedoria ancestral muçulmana no Brasil. A atual fragmentação dessas fontes e a 
dificuldade de acesso a elas pela pesquisa brasileira expõem a continuidade da violência epistêmica 
iniciada no século XIX. No entanto, a própria codificação de alguns desses documentos, cuja decifração 
ainda não foi possível, reafirma uma estratégia ativa de proteção dos saberes empregados na revolta. 
Esses escritos, ao resistirem à leitura por olhares externos, mantêm vivo um projeto de autonomia e 
resistência que ultrapassa os limites da ação bélica da revolta. Portanto, ao considerar os Livrinhos 
como testemunhos de luta, conclui-se que a insurgência dos malês não pode ser lida apenas por sua 
curta duração temporal, e sim por sua longa duração em outros campos, como na construção de 
identidades coletivas, na preservação de práticas religiosas e na afirmação de outras formas possíveis 
de existência, com um inimigo em comum: o mundo colonial. 

[1]Palavra em árabe para “Islã”. Optou-se por redigir os conceitos interiores da religião em árabe, língua em que 
o Livro Sagrado foi revelado. 
[2] Palavra em árabe para “Alcorão”. 



 

96 
 

[3] Palavra em árabe para “Deus”. 
[4] Capítulos do Alcorão. O livro é dividido em 114 suras. 
[5] Palavra em árabe para “Ramadã”. 
[6] Palavra em árabe para “Maomé”. 
[7] Em português, “Os Coraixitas”. 
[8] Local mais sagrado do Islã.  
[9] Em português, “A Abertura”. 
[10] Em português, “José”. 

 

  

REFERÊNCIAS 

DOBRONRAVIN, Nikolai. Escritos multilíngues em caracteres árabes: novas fontes de Trinidad e Brasil 
no século XIX. Afro-Ásia, Bahia, n. 31, p. 297-326, 2004. 

DOBRONRAVIN, Nikolai. Não só mandingas: Qasidat Al-Burda, poesia ascética (zuhdiyyat) e as 
Maqamat de Al-Hariri nos escritos dos negros muçulmanos no brasil oitocentista. Afro-Ásia, Bahia, n. 
53, p. 185-226, 2016.  

MACEDO, José Rivair; MARQUES, Roberta Pôrto. Uma Viagem ao Império do Mali no Século XIV: O 
Testemunho da Rihla de Ibn Battuta (1352-1353). Cienc. let., Porto Alegre, n. 44, p, 17-34, jul/dez 
2008. 

MÜLLER, Júlia. Manuscritos afro-islâmicos do Brasil oitocentista: os amuletos árabes da coleção Nina 
Rodrigues. Afro-Ásia, Bahia, n. 61, p. 78-117, jun 2020.  

REIS, João José. Rebelião Escrava no Brasil: A História do Levante dos Malês (1835). São Paulo, 
Brasiliense, 1986.  

RODRIGUES, Raimundo Nina. Os africanos no Brasil. São Paulo, Nacional, 1932. 

SABER, Roaa. Exploring the Legacy of the Quraysh: Insights into the Tribe, Suratul Quraysh, and Their 
Role in Early Islam. Iqra Network, mai. 2024. Disponível em: 
<https://iqranetwork.com/blog/exploring-the-legacy-of-the-quraysh-insights-into-the-tribe-suratul-
quraysh-and-their-role-in-early-islam/>. Acesso em: 30 jun. 2025. 

SANTOS, Roberto Magalhães dos. Uma breve reflexão sobre o Islamismo africano e sua chegada no 
Brasil. Emblemas, Goiás, v. 14, n. 2, p. 43-54, jul/dez 2017.  

SIMÕES, Maria Cecília dos Santos Ribeiro. Escrever a resistência: uma análise das dinâmicas religiosas 
como narrativas insurgentes na Revolta dos Malês. Numen, Juíz de Fora, v. 22, n. 1, p. 43-56, jan/jul 
2019. 

FONTES 

KHATTAB, Mustafa (Trad.). The Noble Qurʾān. Disponível em: <https://quran.com/pt>. Acesso em: 21 
mai. 2025. 



 

97 
 

Livre trouvé dans la poche d’un noir africain mort lors de l’insurrection qui éclara dans la nuit du 
janvier 1835 à Bahia, 1835. [Manuscrito]. Em: Nutrisco, biblioteca digital de Le Havre, Comércio 
Triangular e Escravidão. ark:/12148/btv1b10480458d. 

REICHERT, R. Os documentos árabes do Arquivo Público da Bahia, 1ª série: Textos Corânicos. Afro-
Ásia, Salvador, n. 2-3, 1966, pp. 169-176. 

REICHERT, R. Os documentos árabes do Arquivo Público da Bahia, 2ª série: Orações Islâmicas (Não 
Corânicas). Afro-Ásia, Salvador, n. 4-5, 1967, pp. 107-112. 

REICHERT, R. Os documentos árabes do Arquivo Público do Estado da Bahia, 3ª Série: Amuletos, 
exercícios de escrita, etc. Afro-Ásia, Salvador, n. 6-7, 1968, pp. 127-160.  

  

SOBRE A AUTORA: 

Estudante de História (Licenciatura) da Universidade do Estado de Santa Catarina. Interesse nas áreas 
de História do Islam, mundo árabe-muçulmano e história das migrações árabes para o Brasil. Contato: 
mlsjammal@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9466029369350972  

 ᠒اس  بِرَبِّ ٱلنَّ
ُ
عُوذ

᠐
لْ أ

ُ
اس᠒  ١ق اس᠒  ٢مَلِكِ ٱلنَّ ᅮٰهِ ٱلنَّ

᠐
وَ  ٣إِل

᠔
ِّ ٱل َ ᡫᣃ مِن ᠒اس خَنَّ

᠔
اس᠒  ٤سْوَاس᠒ ٱل ِ صُدُور᠒ ٱلنَّ

ᡧᣚ ُس ᠒ذِى يُوَسْو
ᡐ
اس᠒  ٥ٱل ةِ وَٱلنَّ جِنَّ

᠔
 ٦مِنَ ٱل

“Em nome de Allah, o Clemente, o Misericordioso. Amparo-me no senhor dos humanos. O rei dos humanos. O 
Allah dos humanos. Contra o mal do vil que sussurra, Que sussurra aos corações dos humanos, Entre gênios e 

humanos” [Qurʾān, 114: 1-6] 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

98 
 

TRANSFORMAÇÕES DOS REFERENCIAIS IMAGÉTICOS NO ENSINO DA ÁFRICA ANTIGA: UMA 
REFLEXÃO A PARTIR DAS PRODUÇÕES DE ALUNOS DO 6º ANO DO ENSINO FUNDAMENTAL  

Leonardo André Rolim de Moura1 

 1 INTRODUÇÃO 

  Para dar início a este trabalho preciso situar o contexto da sua produção e a minha relação 
com essa produção. Este trabalho deriva da experiência que tive no ano de 2024 realizando as 
disciplinas de Estágio Curricular Supervisionado do curso de licenciatura em História da UDESC. Eu e 
minha dupla Yasmim Rodrigues de Quadros trabalhamos com a turma do 6º ano do ensino 
fundamental da Escola de Educação Básica Simão José Hess2 com a supervisão das professoras Ana 
Luiza Mello Santiago de Andrade e Eloisa Rosalen, tratando com a turma a respeito dos conteúdos 
sobre Egito Antigo e povos indígenas Mesoamericanos. 

Foi na experiência das aulas com o 6º ano do Simão, especialmente nas que tratavam sobre o Egito e 
a África na antiguidade, que me deparei com algumas questões que me fizeram refletir sobre as 
transformações do ensino de história e cultura africana nos mais de 20 anos de existência da lei 
10.639, que torna obrigatório o ensino de história e cultura afrobrasileira e africana. Tema que me 
toca tanto enquanto uma pessoa negra no mundo, que passou pelo 6º ano do fundamental quando a 
lei 10.639 tinha sido implementada a 10 anos, quanto enquanto graduando em licenciatura em 
História, que retorna para sala de aula e se depara com uma turma de sexto ano que tem essa lei em 
vigor a mais de 20 anos. 

Turma essa, o 6º ano do período da manhã3 da escola Simão José Hess, do bairro Trindade em 
Florianópolis, que pude conhecer inicialmente através das nossas observações, intervenções e de um 
questionário sociocultural, que por questões de tempo nem todos os alunos terminaram de 
preencher. Mas o mesmo já traz informações sobre a composição da turma que são fundamentais 
para contextualizar a análise que vou apresentar a seguir. O número de alunos da turma variou ao 
longo de nosso período acompanhando a turma, com 27 alunos tendo passado pela turma ao todo, 
mas com a gente possuindo respostas de apenas 22 deles nos questionários. A turma era composta 
por um contingente balanceado de meninos e meninas, com uma leve maioria de meninas, tendo 
idades entre 11 e 13 anos sendo a maioria de pessoas brancas, mas com uma quantidade razoável de 
estudantes não brancas, por volta de um quarto da turma. A turma 61 era muito energética e 
consideravelmente participativa, a maior parte dos estudantes se engajam nas atividades, 
principalmente aquelas que não envolvem muita escrita, pois a turma num geral demonstra uma certa 
dificuldade com interpretação de texto e em formular respostas por eles mesmos, o que se reflete na 
turma ter afirmado no conselho de classe que possuem mais dificuldade nas disciplinas de Língua 
Portuguesa e História.  

                                                           
1 Graduando do curso de Licenciatura em História da FAED/UDESC e bolsista de extensão do AYA Laboratório de 
Estudos Pós-coloniais e Decoloniais. 
2 Chamada no dia a dia de Simão. 
3 A qual vou chamar as vezes de turma 61 



 

99 
 

2 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

É com a composição dessa turma em mente que busco observar, através das atividades desenvolvidas, 
como esses estudantes vão se relacionar com uma narrativa histórica politicamente situada e que traz 
uma africanidade do Egito Antigo, que vai contra narrativas eurocêntricas construídas ao longo do 
século XIX e início do século XX que justamente renegavam essa vinculação do Egito a África, com o 
pressuposto de que pessoas africanas não poderiam ter gestado e gerido uma civilização com 
contribuições tão significativas como o Egito. Para pensar como se dá a relação dos alunos com esses 
conteúdos nas aulas me utilizo então da categoria de aprendizagem histórica, pensando por uma 
abordagem mais alinhada à vygotskyana que vai apontar como a aprendizagem se dá a partir das 
relações culturais e de processos de mediação (LIMA, 2019, p.26). E partindo dessa abordagem me 
utilizo também da categoria de cultura histórica (SCHMIDT, 2014) para pensar esses referenciais 
culturais que os alunos possuem e que busco identificar, pensando que eles mobilizam essas 
referenciais culturais não escolares, no processo de se relacionar com a história e aprender história.  

Trago então as atividades que desenvolvemos com os alunos a respeito do conteúdo de Egito 
Antigo, com o recorte temático das relações entre saberes científicos e religiosos em populações 
africanas da antiguidade, para buscar observar se a turma se apropriou das discussões feitas em sala 
a respeito do “racismo epistêmico” (GROSFOGUEL, 2007). Conceito mobilizado pelo pensador 
portorriquenho Rámon Grosfoguel que diz respeito à dimensão do racismo que opera na 
desvalorização e/ou desconsideração de formas de produção de conhecimento e da capacidade 
cognoscente de populações que não sejam europeias ou euro-norte-americanas (2007, p. 32).   

 

3 ANÁLISE 

Para iniciar essa investigação trago um elemento que marcou nossa experiência de regência foi a 
elaboração de um mapa mental com a turma no início de nossa primeira aula sobre Egito Antigo no 
dia 20 de agosto. 

 



 

100 
 

(Figura 1: Maps mental realizado no dia 20 de agosto de 2024)4 

Nós decidimos fazer o mapa mental como uma forma de levantamento de ideias para nessa aula 
apontar o olhar tradicional e eurocêntrico que recai sobre o Egito e então desconstruir uma imagem 
de um Egito embranquecido e desconectado do continente africano. O que não esperávamos era que 
a turma ao ser perguntada sobre o que vinha na mente deles quando se pensava Egito eles já trariam 
“África”, isso me surpreendeu bastante, por eles já trazerem essa conexão do Egito Antigo como parte 
do continente africano tão rapidamente. Mais adiante nessa dinâmica com a turma perguntamos 
como eles achavam que seria a aparência dos egípcios e rapidamente alguns alunos da turma já nos 
responderam que os egípcios deveriam ser negros, ou pelo menos ter a “pele bronzeada do sol”. Para 
coroar essa série de surpresas quando fomos explicar que os egípcios foram por muito tempo 
representados como brancos porque para os europeus, que os representavam, pessoas negras não 
poderiam ser responsáveis pelas contribuições da civilização egípcia, nisso uma aluna nos disse “Isso 
é racismo”. Essa conexão do Egito com o continente africano, a ideia de se pensar a população egípcia 
como uma população negra e apontar a relutância da Europa em reconhecer isso como racismo não 
eram coisas que eu esperava que a turma respondesse logo na primeira aula, ainda mais antes de nós 
termos iniciado a ver esse conteúdo com eles. 

Essa experiência foi uma surpresa muito positiva, que apesar de nos fazer ter que rever todos os 
nossos planos de aula posteriores, nos fez refletir e repensar nossos objetivos com as aulas que 
estávamos preparando e ministrando. Foi através dessa experiência logo na primeira aula sobre Egito, 
com o mapa mental, que entendi que os referenciais culturais da turma 61 e por consequência a sua 
“cultura histórica” divergem consideravelmente dos referenciais culturais que eu tinha quando estava 
no 6º ano, 11 anos atrás, e essa diferença entre a cultura histórica que eu estava projetando que eles 
tivessem em relação a que eles de fato possuíam foi parte do que me trouxe a curiosidade de 
investigar a cultura histórica da turma 61. 

Pensar essas transformações da cultura histórica pressupõe uma transformação dos espaços sociais e 
midiáticos pelos quais os estudantes entram em contato com narrativas históricas. Para essa reflexão 
me aproprio da discussão realizada por Rüsen que cunha o conceito de cultura histórica e que serve 
de base para a leitura de Schmidt5, que vão pensar a aprendizagem histórica para além do espaço da 
sala de aula e no fato de que a História é evocada para a vida prática em seus diversos usos (SCHMIDT, 
2014, p.47). Acredito ser fundamental pensar nos referenciais culturais dos alunos que sejam externos 
a sala da aula, levando em conta que essa investigação nos permite vislumbrar um pouco desse outro 
aspecto do processo de aprendizagem deles e que por vezes certos grupos sociedade para fora do 
ambiente de educação formal estão mobilizando seus próprios referenciais e revendo as narrativas 
históricas, como por exemplo as escolas de samba mesmo antes dos currículos escolares estarem 
revendo a figura da princesa Isabel e sua participação na abolição da escravatura, as escolas de samba 
já estavam trazendo esses debates em desfiles, ou seja as transformações da cultura histórica por 

                                                           
4 Descrição da fonte: Um mapa mental realizado em um quadro branco, com a palavra “Egito” no centro e as 
seguintes palavras conectadas a palavra central: “Politeísmo”, “Moisés”, “Deserto”, “Esfinge”, “Anúbis”, 
“Faraó”, “Sarcófago”, “Pirâmide”, “Cleópatra”, “África”, “Escravidão”. 
5 Que pontuo aqui, os mobilizo enquanto referencias dentro do campo do ensino de história mas sinalizo que 
essa discussão a respeito da produção de conhecimento histórico pensado para outros espaços para além do 
escolar é uma pauta já a tempos mobilizada por populações marginalizadas e racializadas e que é discutida e 
posta em pratica por movimentos sociais. 
 



 

101 
 

vezes partem de fora do ambiente da educação formal e transformam o mesmo a partir das demandas 
sociais. 

A segunda fonte a ser analisada foram os Diários de Viagem construídos pela turma nas aulas dos dias 
26/08, 27/08 e 02/09. Cada diário de viagem foi confeccionado pela turma dobrando uma folha de 
papel A4 colorido, em formato de fanzine, gerando a estrutura desse pequeno diário. Nos diários os 
alunos deveriam fazer a capa dele com o título “Diário de Viagem por Kemet”, ilustrando e decorando 
da forma que achassem melhor e ir preenchendo o diário através de um exercício de imaginação 
histórica, onde cada um deveria imaginar como se eles tivessem sido transportados para a cidade de 
Luxor no Egito Antigo e ir anotando as suas experiências nesse contato com a civilização egípcia. No 
primeiro dia, eles deveriam apontar as primeiras impressões em relação ao Egito, sendo sugerido que 
descrevessem através da escrita e/ou de desenhos a paisagem egípcia, elementos culturais e o que 
eles esperavam encontrar. No segundo dia os alunos deveriam representar elementos científicos e do 
conhecimento egípcio, para ajudá-los fizemos algumas perguntas como “Os egípcios possuíam 
monumentos? Quais?” e “Como era escrita egípcia?”. No terceiro e último dia os alunos deveriam 
representar os aspectos cosmogônicos do Egito, pensando no que os egípcios acreditavam e como 
praticavam essas crenças. Apesar do direcionamento que foram dados nas perguntas que fizemos 
para cada um dos dias do Diário de viagem, a liberdade de o que os alunos escolheriam representar e 
a oportunidade de utilizar tanto da escrita como de desenhos se apresenta como uma fonte 
interessante para se pensar a forma como os alunos representaram os aspectos culturais e científicos 
egípcios, quais escolhas eles tomaram nesse processo e que referenciais culturais dos alunos podem 
ser observados através dessa atividade.  

Obtivemos no total 22 diários de viagem com a maioria da turma respondendo ao menos dois 
dos dias do diário. Esta atividade por sua natureza traz um desafio para sua análise pensando que pela 
mesma se basear muito no aspecto imagético é mais complexo de precisar o que os alunos podem 
estar representando, ou quais subtextos permeiam estas representações. Porém justamente por sua 
natureza mais aberta e livre, julgo ser interessante para pensar quais elementos culturais, 
paisagísticos e sociais do Egito Antigo os alunos optaram por representar e se através desta atividade 
é possível vislumbrar alguns dos referenciais culturais que eles mobilizaram ao realizar estas 
representações. Procuro também observar se aparecem nos diários de viagem algum elemento do 
que foi mencionado na primeira aula sobre Egito pensando no racismo da Europa em representar a 
população egípcia como branca e desvincular o Egito de África.  

Observando os diários confeccionados, percebe-se alguns elementos ligados a 
conhecimentos egípcios que se repetem em diversos diários, como as pirâmides, que aparecem em 
16 dos 22 diários. Outros elementos que estão presentes em diversos diários, sejam na forma escrita 
ou representados na forma de desenhos foram a Agricultura que aparece 9 vezes, a Navegação que 
aparece 7 vezes. Em 9 diários aparecem menções a escrita ou aos hieróglifos, o que por mais que 
tenha sido feita uma pergunta sobre como os egípcios escreviam para orientar as respostas do 
segundo dia do diário de viagens, não deixa de ser interessante por quantos alunos fizeram menção 
dessa forma de conhecimento, dentre esses diários que escolheram representar a escrita egípcia um 



 

102 
 

se destacou pela forma que o aluno representou a escrita egípcia, neste diário o aluno Dan6 não usou 
elementos escritos, mas desenhou divindades egípcias interagindo umas com as outras: 

 

(Figura 2: Diário de Viagem aluno Dan, 27 de agosto de 2024)7 

Quando questionei o aluno Dan sobre o que ele tinha representado no seu desenho, ele 
explicou que representou o deus egípcio da escrita, no caso Thot, explicando a escrita para Sobek, 
deus do Nilo. Está explicação desse aluno demonstra que em algum momento ele teve contato com 
o panteão egípcio e suas divindades e mobilizou este conhecimento no seu processo de aprendizagem 
histórica para pensar a escrita dos povos egípcios. Isso nos permite vislumbrar que elementos da 
cosmovisão egípcia fazem parte do referencial cultural de Dan, que mesmo que não sejam 
compartilhados pelo restante da turma se demonstram interessantes para refletir sobre que 
conteúdos compõe a cultura histórica dos alunos baseado naquilo que eles consomem. Gostaria de 
pontuar que por mais que nas nossas aulas sobre Egito nós tenhamos abordado narrativas da 
cosmogonia egípcia, esta página do diário de viagens foi feita uma aula antes de nos focarmos mais 
na cosmovisão egípcia e trazer uma narrativa mítica para a turma. Este diário produzido por Dan, é 
particularmente interessante por ele articular a explicação da cosmovisão egípcia para explicar a 
questão da escrita para essa população. Esta forma de explicar dialoga diretamente com o que o nosso 

                                                           
6 Com o objetivo de não expor diretamente o nome dos alunos que desenvolveram as atividades, optei por me 
referir a eles por meio de pseudônimos formados por 3 letras. Mas indicarei os pronomes que os alunos 
utilizavam para si mesmos e apontarei a identidade racial de alguns deles, nos casos em que julgo que essas 
informações possam ser relevantes. 
7 Descrição da fonte: Uma das páginas do diário de viagem onde se pode ler na parte superior a frase “Como 
escrevem”. No centro da página está desenhada uma esfinge. E ocupando a parte inferior da imagem estão 
desenhadas duas figuras antropomórficas interagindo com uma mesa com um vaso entre elas, a figura da 
esquerda possui cabeça de um íbis e da direita possui cabeça de crocodilo. 



 

103 
 

projeto de ensino e pesquisa8 tomou como central, que é a articulação entre o pensamento científico 
e o religioso para pensar as formas de produção de conhecimento por populações da antiguidade. 
Levando isso em consideração esta página do diário de Dan se aproxima de uma epistemologia 
egípcia, de uma forma análoga ao processo de pensamento e produção de conhecimento dessa 
população. Penso então como esse processo pelo qual Dan vem a instrumentalizar essa forma de 
pensamento histórico, mesmo que involuntariamente, acaba sendo uma forma de se colocar no lugar 
dessa produção epistemológica egípcia e que através desse processo se pode exercitar uma forma de 
se combater o racismo epistêmico, através de atividades pedagógicas onde os estudantes justamente 
estão mobilizando estes conteúdos e essa empatia de forma a valorizar uma forma de pensamento 
de outra cultura, de outro lugar epistemológico.  

Observando os diários de viagem como um todo, acho interessante tentar vislumbrar a 
maneira que a turma imagina o Egito antigo, pensando em como um número expressivo deles situam 
o Egito como parte do continente africano, como muitos deles apontaram de forma escrita 9 dos 22 
diários, porém a maioria da turma optou por não representar a população egípcia. É evidente que se 
precisa levar em consideração a natureza da atividade, quem está a realizando e a configuração 
material dela, pensando que apesar de continuada em diversas aulas ainda assim a atividade dos 
diários de viagem conta com o tempo circunscrito das aulas em sala. E que está sendo realizado por 
alunos de 6º ano com habilidades manuais, para desenho e escrita bastante variadas e que nem todos 
demonstraram o mesmo engajamento para a atividade, isso ajuda a explicar o porquê a maioria optou 
por não representar a população egípcia. Porém, se faz interessante observar que no caso dos 7 
alunos que representaram o povo egípcio, nenhum deles os representou com traços físicos que 
pudessem identificá-los com qualquer grupo étnico, por mais que em alguns casos eles os 
representaram com ornamentações que se associam a faraós e nobres egípcios de forma mais 
cartunesca. Essa constatação foi o elemento que mais me trouxe questionamentos e mais motivou 
essa reflexão. Me chama atenção esse fato por ter sido discutido em sala de aula sobre a população 
egípcia ser africana e muito provavelmente negra, como apontado já no relato da aula do dia 20/08 e 
na figura 1. Levanto então a possibilidade de os alunos não terem representado os egípcios com traços 
de pessoas negras como também um produto da falta de referenciais estéticos de populações egípcias 
nas mídias que a turma 61 consome, entendendo que a estética compõe a cultura histórica como 
aponta Schmidt ao dizer que:   

“Na dimensão estética da cultura histórica, as rememorações históricas se 
apresentam, sobretudo, sob a forma de criações artísticas, como as novelas e dramas 
históricos. Não se trata de encontrar o histórico no estético, mas a presença do 
estético no histórico, tornando-o visível como algo relevante para o trabalho 
rememorativo da consciência histórica.” (SCHMIDT, 2014, p.34)  

Pensando por esse aspecto, que é preciso que se encontre o elemento estético no histórico 
para ele se tornar relevante nessa ativação da memória, é possível traçar como hipótese que um dos 
fatores para que a turma 61 não tenha representado as populações egípcias com traços negros seja 
também o fato que nas mídias que eles consomem, não se tem esses referenciais. Mídias essas que 
podemos traçar a partir dos questionários socioculturais aplicados no início de nossas regências ainda 
no estágio II e que por uma questão de tempo nunca foram plenamente finalizados, mas ainda assim 

                                                           
8 No decorrer das disciplinas de Estágio Curricular Supervisionado do curso de licenciatura em História da Udesc, 
nós elaboramos um projeto de ensino e pesquisa que orienta as nossas intervenções em sala de aula e a 
produção do artigo final de estágio que é o cerne desse trabalho. 



 

104 
 

nos permitem traçar um certo perfil das mídias que a turma consome. Sendo estas principalmente: 
animações japonesas, séries coreanas, desenhos animados ocidentais e literaturas de maioria sendo 
infanto juvenis, onde se observarmos não se costuma representar elementos da cultura ou população 
egípcia. Assim eles provavelmente não possuem a referência visual presente da população egípcia 
enquanto negra, mas também não possuem os referenciais dos filmes hollywoodianos produzidos 
durante a chamada “egiptomania” que representam a população egípcia enquanto branca. 

A dimensão estética da cultura histórica compartilhada por esses alunos se torna então ainda 
mais intrigante porque não vem com o olhar eurocêntrico das produções hollywoodianas das décadas 
de 1960 a 1990, o que ajuda a explicar porque nas primeiras aulas eles demonstraram uma facilidade 
em conectar o Egito a África e em aceitar que sua população provavelmente seria negra, mas estes 
alunos não possuem muitos referenciais estéticas dessa população egípcia pensada dessa maneira, o 
que abre para reflexões a respeito da possível necessidade de uma maior representação desse 
referencial estético.    

          Trago ainda um elemento que apareceu em dois diários de viagem e que também esteve 
presente no mapa mental na primeira aula que foi o conceito de escravidão. A escolha por representar 
esse conceito me chama atenção por não ter sido algo que demos um grande enfoque nas aulas, por 
mais que não tenhamos deixado de mencionar, mas particularmente acho interessante trazer a parte 
do diário de viagem da aluna Adri onde ela representa uma situação de trabalho forçado: 

 

(Figura 3: Diário de Viagem aluna Adri, 26 de agosto de 2024)9 

                                                           
9 Descrição da fonte: Uma página do diário de viagem onde se pode ler na parte superior a frase “também 
tinham algumas pessoas carregando blocos de pedra e apanhando sem motivo algum, que medo, ninguém 
pareceu ligar para mim, estavam ocupados demais.” Estão representados na página duas pessoas com formas 
simples e sem muitos elementos faciais, onde uma tem uma expressão de dor e carrega um bloco de pedra 
enquanto a outra figura parece estar gritando e chicoteando a primeira. Nenhuma das duas figuras estão 
pintadas. Pode se observar no canto esquerdo um dos lados de uma pirâmide. 
 



 

105 
 

Este trecho do diário de viagem de Adri me chama a atenção por dois fatores, o primeiro é o 
que está escrito, onde ela aponta a questão de que esse indivíduo estaria “apanhando sem motivo 
algum” apontando como na visão dessa aluna não existe uma justificativa para esses castigos 
corporais e que isso é algo que gera medo nela. O outro fator é a escolha de mesmo representando 
um indivíduo em situação de escravidão o mesmo não tem traços que o diferenciem de quem está o 
castigando. Voltamos então para a possibilidade se observar isso pela limitação do desenho, porém 
acredito que seja cabível levantar a hipótese da mobilização de conteúdos históricos que trabalhamos 
em aula. Pois quando se tocou no assunto da escravidão abordamos que pessoas escravizadas no 
Egito, se tornavam escravas por serem capturadas em guerras, ou seja, não havia um preceito racial 
para a escravidão nesse contexto. É possível que este desenho de Adri reflita a mobilização desse 
conteúdo no seu processo de aprendizagem histórica, bem como que esse desenho pode também 
corroborar com a hipótese já levantada sobre a falta de certos referenciais culturais estéticos, ou 
imagéticos na turma 61 e por isso os personagens nessa situação também não possuírem algum traço 
que remete a alguma população específica. Ou seja, a falta de referenciais que remetem a uma 
dimensão estética da cultura histórica desses alunos (SCHMIDT, 2014, p. 34).  

A terceira fonte que trago para corroborar com a análise, foi um questionário no formato de 
prova como parte de avaliação trimestral. Com o intuito de observar se e como os alunos da turma 61 
perceberam os princípios baseados no eurocentrismo e no racismo que criam a imagem de um Egito 
Antigo embranquecido. Faço questão de trazer essa terceira atividade e seus resultados, justamente 
para dar mais dimensão e complexificar as escolhas de representação que os alunos da turma fizeram 
na atividade dos diários de viagem.  

Contextualizando a amostra da atividade que analiso, estas são duas das questões que 
compuseram a prova escrita aplicada com a turma no dia 09/09. É evidente que pelo formato das 
questões e pelas mesmas comporem uma prova trimestral as respostas dos alunos estão mais 
direcionadas, onde a possibilidade de expressão de suas próprias ideias e noções históricas estão 
mediadas de forma conduzida tanto por estas respostas estarem sendo avaliadas e submetidas a nota, 
quanto pelo fato de ter sido realizada na aula anterior à aplicação dessa atividade uma revisão dos 
conteúdos a respeito de Egito Antigo, sua população e como sua ciência e religião se relacionavam e 
como a disciplina de História, tradicionalmente eurocêntrica, as observou posteriormente.  

A primeira das questões que trago para a análise traz duas fontes históricas para os 
estudantes analisarem, a primeira sendo o início de uma reportagem que abordava a polêmica do 
documentário presente na plataforma de streaming Netflix sobre Cleópatra, onde a mesma foi 
representada como negra e isso ocasionou na reação de um assinante que tentou processar a Netflix 
por, segundo ele, representar Cleópatra de uma forma que distorcia a identidade egípcia. Já a segunda 
fonte para ser analisada era um meme onde um indivíduo que está representando um cidadão 
egípcio, que está insatisfeito pois após milênios de seu povo ter desenvolvido uma complexa ciência, 
cultura e monumentos, canais de TV como o Discovery Channel vem dizer que as pirâmides foram 
construídas por alienígenas. Após os estudantes analisarem estas duas fontes eles deveriam então 
responder “Você acredita que ainda hoje existem pessoas que acreditam que os egípcios não eram 
negros? Por quê?”. Através dessa questão respostas diversas foram obtidas, das 26 respostas 
recebidas, 16 apontavam que sim acreditavam que ainda hoje existem pessoas que acreditam que a 
população egípcia não poderia ser negra, nas justificativas 7 delas mencionavam o elemento do 
racismo como motivo para pessoas não acreditarem que os egípcios eram negros, 6 apontaram que 
as midias representavam os egípcios como brancos e em 5 respostas o conceito de eurocentrismo é 



 

106 
 

citado. Com essas respostas pode-se conjecturar que a maior parte da turma, foi capaz de identificar 
que sim existem pessoas contrárias a ideia de que a população egípcia era negra, mais importante 
considero o fato de 7 das respostas terem mobilizado o conceito do racismo de forma explícita, para 
além dos que podem ter implicitamente ter relacionado a questão do racismo por meio do uso dos 
termos de eurocentrismo e da representação dos egípcios enquanto pessoas brancas pela mídia por 
muito tempo.   

Algo que me chamou a atenção foi que das respostas que trouxeram o conceito do racismo 
seja explícita ou implicitamente o argumento racista aparece enquanto a impossibilidade de pessoas 
negras ocuparem posições de poder como exemplo as respostas “Tem algumas pessoas, pelo racismo, 
não acreditam que pessoas negras podiam governa” (Mar, 2024) e “Porque para eles pessoas 
importantes não podem ser negras” (Jul, 2024). Nessas respostas o racismo se apresenta ligado a 
reação sobre figuras de pessoas negras no poder, o que se conecta com uma colonialidade do poder, 
um aspecto do racismo que impede pessoas não brancas de alcançar essas posições de liderança, mas 
ainda há a possibilidade de um segundo aspecto do racismo estar nas entrelinhas, o racismo 
epistêmico, que como aponta Grosfoguel: “O racismo epistêmico considera os conhecimentos não-
ocidentais como inferiores aos conhecimentos ocidentais” (2007, p.32). É possível então interpretar 
que nas respostas destes alunos nas quais eles apontam esses discursos racistas de pessoas que 
acreditam ser impossível pessoas negras governarem, há uma pressuposição de uma inferioridade 
cognitiva das populações negras, assim sendo uma expressão do racismo epistêmico presente nesses 
discursos. É evidente que nenhum dos alunos mobilizou este conceito compreendendo sua totalidade, 
nem utilizando estes termos específicos, mas acho importante levar em consideração que quando 
estes conteúdos foram trabalhados em sala de aula partiu primeiro de uma aluna da turma a 
associação do racismo com o ato de desvalorizar o conhecimento e cultura egípcias por eles não serem 
brancos e europeus. Reflito então se tal conexão feita pelos alunos que mobilizaram esse conceito 
não poderia ser um reflexo dos seus processos de “aprendizagem histórica” (SCHMIDT, 2009) que 
mobilizam o elemento do racismo que permeia suas vivências do presente, e está presente na sua 
“cultura histórica”, entendendo cultura histórica como “uma categoria de análise que permite 
compreender a produção e usos da história no espaço público na sociedade atual.” (RÜSEN, 1994). 
Ou seja, foi mobilizado o conceito do racismo que é presente, para se pensar o olhar que certas 
pessoas, como a do caso da reportagem, lançam para a população egípcia da Antiguidade.  

Outro elemento que apareceu nas respostas dos alunos e que chama a atenção foi em como 
algumas das respostas que mobilizaram a questão do racismo ou da tentativa de embranquecer a 
população egípcia nas mídias, quando os alunos vão falar sobre essas pessoas racistas, os estudantes 
usam o pronome “eles”, como por exemplo em: “Sim, por que eles ainda tentam embranquecer o 
Egito” (Dan, 2024); “Porque para eles pessoas importantes não podem ser negras” (Jul, 2024); “Não, 
porque eles faziam racismo. E devido ao eurocentrismo o Egito foi frequentemente descrito como 
uma civilização de brancos” (Nik, 2024) e “Sim ainda tem gente que creditam que os egípcios não 
eram negros, porque eles é muito racista” (Rhi, 2024). A escolha do pronome “eles” é intrigante, pois 
permite levantar hipóteses sobre quem seria esse sujeito oculto da frase. Pensando que se está 
falando de “pessoas” racistas, ou de “gente” racista como aparece na primeira parte da resposta de 
Rhi, o pronome “elas” encaixaria melhor gramaticalmente, mas se pensarmos em colocar “os 
brancos” ou “os europeus” os pronomes se encaixam. Claro que esta é uma suposição e que é preciso 
levar em conta algumas dificuldades de escrita e concordância da turma como aparece na resposta 
de Rhi “Sim ainda tem gente que creditam que os egípcios não eram negros, porque eles é muito 
racista”. Porém a forma como estes alunos formularam suas repostas abre margem para uma possível 



 

107 
 

interpretação onde eles estariam fazendo a associação de uma figura que está operacionando o 
racismo aos brancos, ou aos europeus, acredito que a resposta de Nik seja a que permite vislumbrar 
melhor essa interpretação por nela a aluna mobilizar o conceito de eurocentrismo e fazer menção 
que o Egito foi descrito por vezes como uma civilização de brancos. Acho importante ainda apontar 
que tanto Dan, como Rhi são alunos negros e que em suas respostas, assim como a de Jul, as atitudes 
racistas são trazidas para o tempo presente “[...]eles ainda tentam embranquecer o Egito”; “[...]para 
eles pessoas importantes não podem ser negras”; “[...]porque eles é muito racista”. Nesse movimento 
de apontar essas atitudes racistas que vem desse outro sujeito, “deles”, se abre a possibilidade de 
identificar esse sujeito enquanto o branco, ou o europeu. Sujeito esse que assim como o indivíduo da 
manchete sobre a representação de Cleópatra pode estar sendo identificado por esse pronome “eles” 
que apareceu nessas respostas. Esse é um elemento mais supositivo, mas acredito ser pertinente para 
a análise e pode ser um outro elemento da mobilização do racismo epistêmico que acredito que os 
alunos estejam fazendo no seu processo de aprendizagem histórica, onde eles estão identificando 
essas atitudes enquanto racistas e em algum nível buscando também identificar quem seriam os 
indivíduos que tomam essas atitudes racistas.  

A segunda questão feita para a turma na prova que trago para análise foi a seguinte: “Porque 
você acredita que os egípcios foram pessoas negras? Ou, porque acredita que não eram pessoas 
negras?” Essa segunda pergunta com um caráter um pouco mais aberto, com intuito maior de 
observar a argumentação dos alunos nos proporcionou respostas diversas. 21 das respostas 
apontaram que sim os alunos acreditam que os egípcios foram pessoas negras, dessas 9 apontaram a 
questão do Egito se localizar na África, conectando o elemento de uma africanidade egípcia, 4 
trouxeram como justificativa de que há vestígios históricos que comprovam que os egípcios eram 
negros, 1 que mencionou o nome que os egípcios davam para si e para seu território sendo kemet, 
que está associado a cor preta, e o restante trazendo o calor e sol como justificativas. Houve ainda 
duas pessoas que colocaram que acreditavam que os egípcios poderiam ser brancos ou negros. Essas 
respostas se demonstram interessantes por uma parte significativa da turma ter conectado a questão 
do continente africano e a africanidade egípcia como justificativa para que os egípcios fossem lidos 
racialmente como negros as lentes de hoje.   

Para além das provas que foram realizadas com a maior parte da turma, a pedido do segundo 
professor e levando em consideração as particularidades da turma, provas adaptadas para 
alunas/alunos TDAH e TEA, estas foram feitas pensando em trabalhar os conteúdos de forma mais 
acessível, sem requerer uma leitura e interpretação de texto da mesma maneira que a prova aplicada 
ao restante. Esta prova contava com questões de assinalar, onde era preciso conectar os conceitos 
trabalhados em sala com suas definições, além de uma questão onde os alunos deveriam desenhar 
ao menos dois dos conceitos presentes nas questões de assinalar e indicar quais conceitos 
escolheram. Foram aplicadas 4 provas adaptadas e na primeira questão todos os alunos que 
responderam conectaram o conceito “eurocentrismo” com a definição “Ideia de que a Europa possui 
cultura e ciência superiores ao resto do mundo”. Por mais que esta fonte abra menos espaço para a 
expressividade dos alunos, em relação às questões discursivas da prova aplicada com o restante da 
turma, ainda assim é uma fonte interessante para observar estudantes da turma mobilizando esse 
conceito histórico e compor a forma como eles estão mobilizando esses conhecimentos em sala e em 
outras atividades. 

Pensando em toda essa gama de conceitos mobilizados pelos estudantes da turma 61, sua 
capacidade de identificar diferentes dimensões do racismo e comentários sobre as representações 



 

108 
 

que buscavam embranquecer o Egito, trago ainda para dialogar com as minhas hipóteses já 
apresentadas uma reflexão que me foi proposta durante a comunicação desde trabalho no simpósio 
temático da 1ª Jornada de Estudos Africanos do AYA Laboratório. A reflexão em questão proposta 
pelas professoras Tathiana Cassiano e Michelle Stakonski foi que um fator que pode ter contribuído 
também para as respostas dos alunos nas atividades e a demonstração dessa noção previa poderia 
ser resultado da formação desses alunos nos anos iniciais. Essa questão é particularmente 
interessante quando se leva em consideração a forma como na rede municipal de Florianópolis o 
ensino de história e cultura africana e afro-brasileira vem sendo fomentado mesmo antes da 
aprovação da lei 10.639, como se observa pela existência da lei municipal de nº 4446 de julho de 1994 
que já tornava obrigatório o ensino de história afro-brasileira na capital catarinense10. 

Para poder levantar essa como uma hipótese da origem das respostas dos alunos seria preciso 
mapear quais e quantos destes estudantes passaram pela rede de ensino municipal nos anos iniciais. 
Infelizmente não disponho desses dados, mas reconheço essa como uma importante questão que 
permitiria desenvolver ainda mais esse debate e que no meu entendimento pode sim ter influenciado 
na composição da consciência histórica desses estudantes. O que torna a questão da hipótese da falta 
de referenciais visuais/ imagéticos dos alunos sobre o Egito e sua população ainda mais complexo. 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Através desta investigação constato que se demonstra fundamental para se pensar as aulas 
nesse diálogo com os estudantes, valorizar as ideias dos mesmos e para além disso fazer um 
movimento constante de investigar seus referenciais culturais. Principalmente quando se realiza uma 
abordagem que busca levantar discussões que também tocam temas sensíveis, que foi o caso de 
trabalharmos o racismo epistêmico que se instaura em certas narrativas sobre o Egito.  

Observo através das fontes trabalhadas que os estudantes da turma 61 que os alunos 
mobilizam a ideia de que o Egito é parte de África e que sua população seria lida como negra nos dias 
de hoje, porém no momento de representar o Egito Antigo através de desenhos a maioria opta por 
não representar a população egípcia e os que representam não os desenharam com traços que 
identificassem os egípcios com qualquer grupo étnico. Fator esse que quando cruzado com os 
referenciais culturais que a turma costuma consumir, sendo principalmente animes, doramas, mangás 
e histórias em quadrinhos pode ser explicado pela turma apesar de possuir consciência da discussão 
sobre a possível aparência da população egípcia, não consome mídias que componham uma imagem 
nítida que se assente na dimensão estética de suas culturas históricas (SCHMIDT, 2014). A ausência 
de traços que ligariam o povo egípcio a população negra estaria então possivelmente relacionada a 
falta de referenciais visuais de indivíduos egípcios representados como negros em mídias que eles 
consomem, porém pode-se observar também que os alunos não representaram os egípcios como 
brancos também, o que pode estar influenciado por eles também não possuírem como referência 
imagética os filmes hollywoodianos que retratam os egípcios enquanto brancos. 

As atividades onde os alunos representaram o Egito e elementos de sua população e sua 
cultura, trouxe resultados diferentes do que esperava inicialmente, onde por conta das discussões a 

                                                           
10 Para acesso ao texto dessa lei na integra acessar: https://www.cmf.sc.gov.br/proposicoes/Leis-
Ordinarias/1994/1/0/76474 



 

109 
 

respeito da etnicidade egípcia esperava encontrar representações do povo egípcio enquanto pessoas 
negras, mas mesmo sem representar a população da maneira como esperava alguns alunos ainda 
assim trouxeram elementos da discussão de forma subjetiva nos desenhos, como a representação do 
trabalho forçado sem distinção de traços “raciais” entre os indivíduos, o que dialoga com a noção de 
que a escravidão nesse contexto não operava com preceitos raciais. Além disso o caso do movimento 
do aluno Dan de representar a escrita egípcia por meio da epistemologia egípcia antiga que articula 
conhecimento prático com cosmogônico, se mostra como um exercício interessantíssimo de se 
colocar no lugar de compreender a forma de pensar dessas populações e promover uma valorização 
de outras epistemes. 

E para prosseguir na valorização de epistemes não eurocentradas, acredito que a produção 
de novos referenciais imagéticos para se trabalhar com os estudantes se revela como uma 
necessidade. Mesmo levando em consideração os avanços no ensino de história e cultura africana 
demonstrados e mobilizados pela turma 61 da escola Simão Hess, ainda há a necessidade de se munir 
as novas gerações com novos referenciais, visuais, imagéticos e, portanto, culturais. Claro que este 
trabalho não deve recair unicamente aos docentes de história, por mais que se possa pensar a 
produção desses novos referenciais nas escolas desde haja as condições para isso, mas levanto essa 
como uma necessidade geral aos interessados/as/es pela discussão para se pensar e agir nessas 
produções. 

Por fim concluo este trabalho buscando ter contribuído para as discussões a respeito do 
ensino de história e cultura africana e afro-brasileira e a implementação da lei 10.639 e suas 
implicações. Ressalto ainda que este trabalho é apenas um recorte em meio a essa discussão e que 
por mais que tenha sido instrumentado através da minha escrita é fruto de uma coletividade de 
experiencias trocas e trabalho o qual tomo a liberdade para referenciar as pessoas que tornaram este 
trabalho possível, sendo elas a minha dupla de estágio Yasmim Rodrigues de Quadros, que construiu 
e realizou as aulas comigo além de me possibilitar fundamentais trocas para pensar nesse trabalho. 
As professoras Ana Luiza de Mello Santiago e Eloisa Rosalen que me supervisionaram e no caso da 
Ana me orientou na construção deste trabalho. As professoras Tathiana Cassiano e Michelle Stakonski 
em conjunto com os presentes na 1ª Jornada de Estudos Africanos, que me propuseram importantes 
reflexões e espaço de diálogo. E a todos os meus colegas do AYA Laboratório que compuseram e 
compõe a minha forma de produzir conhecimento e de se buscar por uma produção politicamente 
situada e comprometida ao combate ao racismo epistêmico. Encerro, portanto, pensando nessa 
coletividade e buscando instigar quem se interessar a dar continuidade nessa discussão e nessa troca. 

REFERÊNCIAS 

DOS SANTOS SCHMIDT, Maria Auxiliadora Moreira. Cognição histórica situada: que aprendizagem 

histórica é esta?. Aprender História: perspectivas da educação histórica, v. 3, p. 21-51, 2009. 

DOS SANTOS SCHMIDT, Maria Auxiliadora Moreira. Cultura histórica e aprendizagem histórica. 

Revista Nupem, v. 6, n. 10, p. 31-50, 2014. 

GROSFOGUEL, Ramón. Dilemas dos estudos étnicos norte-americanos: multiculturalismo identitário, 

colonização disciplinar e epistemologias descoloniais. Ciência e cultura, v. 59, n. 2, p. 32-35, 2007. 



 

110 
 

LIMA, Marta. Aprendizagem. In: FERREIRA, Marieta de Moraes; DE OLIVEIRA, Margarida Maria 

Dias.Dicionário de Ensino de História. 1. Ed. Rio de Janeiro: FGV, 2019, p. 24-30. 

OLIVA, Anderson Ribeiro. Desafricanizar o Egito, embranquecer Cleópatra: silêncios epistêmicos nas 

leituras eurocêntricas sobre o Egito em manuais escolares de História no PNLD 2018. Romanitas-

Revista de Estudos Grecolatinos, n. 10, p. 26-63, 2017. 

SOUZA, I. M., MALACHIAS, R., RIOS, J. A. V. P., & DA SILVA, A. L. G. (2021). EDUCAÇÃO 
EMANCIPATÓRIA: FORTALECIMENTO DE IDENTIDADES E DE DIREITOS. Educação 
Emancipatória: Entre Experiências Pedagógicas, Diversidade e Transgressões. 



 

111 
 

PROJETO MEMÓRIAS DE TERREIROS DE MATRIZ AFRICANA 

 

Elisa Martins Saes1 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho nasce da intenção de apresentar o projeto de extensão "Memórias de Terreiros 
de Matriz Africana na Grande Florianópolis", vinculado ao Programa "Olhares, vozes e memórias: 
saberes africanos e indígenas" do AYA-Laboratório de Estudos Pós-Coloniais e Decoloniais 
(FAD/UDESC), coordenado pela Profa. Dra. Cláudia Mortari. Este surgiu de uma demanda trazida pela 
Profa. Ma. Iyalorixá Jeruse Romão, com o intuito de enfatizar os terreiros como espaços de memórias, 
histórias e saberes. Seu objetivo é coletar e disponibilizar em plataforma digital materiais (imagens, 
sons, vídeos e textos) sobre terreiros da Grande Florianópolis. Foram realizadas entrevistas e 
pesquisas em diversas fontes para alimentar o repositório. O projeto tem a intenção de traçar 
trajetórias de mães de santo, pais de santo, Babalorixás e Yalorixás, abordando seus percursos na 
religião, a relação entre casas de santo e comunidades, permitindo a construção de propostas práticas 
teórico-metodológicas decoloniais que rompam com paradigmas coloniais que assolam as religiões 
de matriz africana. Esta ação busca promover o diálogo de práticas e culturas outras.  

Destina-se principalmente a ativistas sociais, professores, formadores, alunos da rede pública 
e demais interessados que buscam incorporar tais debates e incluí-los como pauta na luta por uma 
formação educacional mais libertadora e inclusiva respeitando e reconhecendo outras formas de 
saberes. Cabe destacar, portanto, que o projeto é desenvolvido por estudantes de graduação e pós-
graduação, a fim de elucidar conhecimentos produzidos por, com, sobre e a partir dos terreiros na 
Grande Florianópolis, priorizando a busca pela promoção da equidade racial, valorização da 
diversidade étnico racial e o combate ao racismo e discriminações na sociedade brasileira. Assim, 
surge a intenção de produzir materiais que busquem contemplar e incentivar o uso de produções que 
trabalhem, encorajem e facilitem o cumprimento da lei 10.639 a qual prevê a obrigatoriedade dos 
estudos de ERER em todas escolas. A defasagem e dificuldade para a abordagem de conteúdos que 
contemplem a cultura e existência negra no Brasil -principalmente quando se refere ao caso do sul do 
país- é frequentemente encontrada por professores que enfrentam dificuldades aporto teóricas no 
trabalho e abordagem destes conteúdos.  Esta dificuldade se traduz, a partir da construção sulista e 
de estereótipos que alimentam a narrativa do vale europeu e negam práticas existentes desde 
Desterro e que se mantém até hoje em solo florianopolitano acompanhando o crescimento da cidade 
e seu desenvolvimento.  

  

O PROJETO 

O AYA - Laboratório de Estudos Decoloniais e Pós-coloniais traz em sua premissa o 
compromisso com atividades que contemplem ações não só ligadas à história, mas também 

                                                           
1 ¹  Graduanda de Licenciatura em História na Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC/FAED), bolsista 
de extensão do Aya-Laboratória/FAED/UDESC, e-mail: lizsaes.martins@gmail.com 



 

112 
 

articuladas ao sentir-pensar a partir de uma proposta transdisciplinar. Portanto, seu eixo principal é 
desenvolver atividades de pesquisa e extensão que contemplem outras formas de compreender o 
giro da história a partir da compreensão e valorização de saberes contracoloniais e 
contrahegemónicos destituidos pelo conhecimento ocidentalizado e disseminado enquanto 
universalizantes. É dentro deste contexto que surgem inúmeros projetos de extensão que trazem em 
seu eixo suleador2 a boa decolonialidade combativa (MORTARI et al., 2023, p. 145) enquanto ação e 
prática. Como citado antes, o Projeto Memória de Terreiro de Matriz Africana surge deste lugar, 
articulado e pensado em conjunto com a Profa. Iyalorixá Jeruse Romão, professora negra e ativista e 
fundadora do NEN3, mulher de axé e mulher articulada com a pauta e agenda antirracista circulando 
em vários projetos ativistas. Destes giros surgiu sua preocupação com a salvaguarda e registro dessas 
memórias de Ialorixás, Babalorixás, Mães e Pais de santo que serviram e servem enquanto base e 
alicerce do fundamento e disseminação de conhecimentos ancestrais, bem como suas liturgias e 
ensinamentos. Esses ensinamentos servem como pilar basilar daquilo que se é passado oralmente e 
internalizado.  

 Para compreender melhor estes processos litúrgicos que permeiam de formas diferentes a 
diversidade existente das religiões de matriz africana, o processo de escuta se mostra crucial para o 
recorte adotado. Para realização dos processos e escolha dos entrevistados contamos com apoio de 
nossas consultoras Mãe Katia De Obaluaye e Mãe Jeruse de Iansã, bem como de toda uma equipe de 
bolsista de graduação e pós-graduandos, que contribuiu para a realização deste projeto trazendo suas 
vivências, suas experiências e partindo de seus marcadores para idealizar e pensar o projeto. Os 
processos diaspóricos podem ser observados de acordo com as tradições e estratégias adotadas para 
a garantia e proteção da religião como pode ser observado ao longo das entrevistas e levantamento 
de fontes que se traduzem em acervos jornalísticos, álbuns fotográficos e levantamento bibliográficos, 
estes foram essenciais para formulação e desenvolvimento do processo de roteirização. 

 Ao todo foram realizadas 11 entrevistas, 23 bibliografias relacionadas catalogadas, 23 
matérias de jornais catalogadas, 6 produções audiovisuais catalogadas, 250 fotografias reunidas e 1 
álbum catalogado, 3 publicações em eventos, 14 reuniões administrativas, 4 reuniões de elaboração 
de roteiro, 11 entrevistas realizadas, 4 eventos participados, 5 vertentes atingidas. A forma adotada 
para a estruturação do roteiro utilizado foi o método semiestruturado, por entendermos que 
perguntas sem direcionamentos ou questões mais específicas acabavam por gerar respostas nem 
sempre objetivas. Rapidamente percebemos que o trabalho de realizar os roteiros de forma mais 
específicas para assim contemplar a trajetória de cada Babalorixá e Iyalorixa nos permitiu um 
panorama mais complexo e rico das vivências e experiências dos sacerdotes e do povo de axé dentro 
da Grande Florianópolis e o significado de tais responsabilidades. 

                                                           
2 O termo "sulear", popularizado por Paulo Freire e Márcio D'Olne Campos, refere-se a uma perspectiva 
epistemológica e metodológica que valoriza a identidade cultural e o contexto local dos indivíduos no processo 
de aprendizagem e interpretação do mundo. É uma forma de contrapor-se à tradição do "nortear", que tende 
a impor modelos e conhecimentos produzidos no hemisfério norte como universais, ignorando as realidades e 
saberes do sul global 
3 NEN Núcleo de Estudos Negros, o NEN, é uma entidade do movimento negro brasileiro, fundada em 1986, em 
Florianópolis. 



 

113 
 

     

[Figura 1: Equipe do Projeto Memória de Terreiro de matriz African com a Iyalorixá Adriana    Leke  do 
Candomblé Ketu]; Fonte: Acervo Projeto Memória de Terreiros de Matriz Africana, 2024. 



 

114 
 

 

[Figura 2: Equipe do Projeto Memórias de Terreiro de matriz Africana ];  
Fonte: Acervo Projeto Memória de Terreiros de Matriz Africana, 2024. 

 

CAMINHOS POSSÍVEIS 

Assim, a intenção é refletir quem são as pessoas que conduzem os terreiros e quais seus            
atravessamentos. Diante das atividades realizadas, se tornou necessário evidenciar a importância em 
discutir as intersecções entre raça, classe e gênero dentro dos espaços dos terreiros como ferramenta 
analítica para desenvolvimento do projeto. Pois, para além de um espaço de resistência também se 
configura enquanto espaço de acolhimento a pessoas que frequentemente são colocadas à margem 
da sociedade. É parte de uma procura por refletir quem são as pessoas que conduzem os terreiros e 
quais seus modos de ser, sentir, pensar e ver o mundo. Nossas entrevistas refletiram e demonstraram 
essas formas de compreender a complexidade vivida pelo povo de santo, suas mudanças, 
acompanhamentos da religião de encontro ao mundo capitalista inserido em seus ritos. Estas 
transformações e cosmovisões começam a ser percebidas ao nos relacionarmos. Os entrevistados 
relatam sobre a relação de comunidade, a imensa responsabilidade que cabe ao sacerdócio, o racismo 
religioso infringido a essas pessoas, o capitalismo como já citados, bem como as mudanças e 
diferentes ressignificações que são adotadas quando de encontro a outros sincretismos.  

 As entrevistas abriram possibilidades para novas reflexões destes saberes plurais, estas 
foram exploradas em recortes apresentados em eventos, possibilitando compreender as experiências 
das mulheres negras/ pessoas negras entendendo a interseccionalidade como práxis, denunciando as 
formas de opressão e como estas formas de opressão ocorrem dentro e fora destes espaços. A escolha 
de optar por entrevistar sacerdotes mais velhos faz parte da compreensão e respeito à força da 
história oral e do desejo de registrar as trajetórias daqueles que auxiliaram no delinear e construir a 
cidade de Florianópolis. Suas trajetórias deixam legados que transparecem em cada relato obtido, se 
entrelaçando e cruzando e assim tecendo a história dos que vieram primeiro, mesmo dentro de suas 
particularidades. 

 Tais vozes possibilitaram pensar caminhos outros para se produzir conhecimento. Destes 
relatos foram produzidos 3 artigos: Análise de narrativas: “O discurso da mídia acerca dos terreiros 
de Matriz Africana na Grande Florianópolis no século XX” este trabalho busca demonstrar á partir de 
periódicos de jornal a presença das religiões de matriz de africana e os discursos que circulavam 



 

115 
 

acerca do pensamento pensamento popular sobre as religiões de matriz africana, esse recorte em 
especial se propõem a pensar a figura de Mãe Ida e Mãe Malvina, nomes extremamente importantes 
para a história trazendo fundamento litúrgico que as tornou Mães de santo referência dentro da 
Grande Florianópolis. “A participação histórica de Mãe Malvina na trajetória da umbanda em 
Florianópolis. ”, este artigo procura explorar a trajetória da Mãe de Santo mais conhecida da Grande 
Florianópolis, considerada fundadora e primeira mãe de santo a fundar um terreiro na cidade, a figura 
Mãe Malvina representa seu trabalho e resistência dentro do âmbito do racismo estrutural vividos 
por aqueles que cultuavam e cultuam o axé. Sua trajetória traduz a importância da figura da mulher 
negra e os mecanismos de estratégia adotados para resistir. "Memórias e histórias dos Terreiros de 
Matriz Africana na Grande Florianópolis: intersecções de raça, classe e gênero" como citado 
anteriormente, a interseccionalidade foi a primeira ferramenta analítica que adotamos. Portanto 
neste artigo o interesse é explorar estas cisões dentro e fora dos templos. Cada um desses aborda 
recortes possíveis de refletir partindo das vivências relatadas. A experiência vivida dentro do processo 
de extensão e a possibilidade de trabalhar com outras formas de produzir conhecimento com o outro 
vem do desejo do laboratório de retribuir o conhecimento produzido com sobre e a partir daqueles 
que estudamos e procuramos dialogar levando-o para fora dos muros da universidade 

 

CONCLUSÃO 

O trabalho é um indicativo para pesquisas que envolvem narrativas afro-diaspóricas a partir 
das religiões de matriz africana no sul do Brasil e para importância de tais produções que incentivem 
a fuga do estigma acadêmico. Estes também contribuem para viabilizar memórias, histórias e 
narrativas vividas, dentro e fora dos muros das Universidades. É nosso compromisso a produção de 
um material reflexivo, sensível e comprometido politicamente, contribuindo para a visibilidade das 
religiões de matriz africana. Estes materiais também servem para contribuição do ensino de Histórias, 
culturas africanas e afro-brasileiras. Acreditamos e defendemos a importância de estudos que se 
debruçam em histórias outras que busquem e evidenciem a trajetória do povo de santo e a presença 
da população negra enquanto protagonistas de suas histórias assim como detentores de produção de 
conhecimentos. Apesar da lei 10.639/2002, o estado de Santa Catarina, bem como outros estados do 
país, ainda fica atrás na produção de materiais que sirvam para formação pedagógica de ferramentas 
para o ensino de ERER nas redes públicas. 

  Portanto, esse trabalho também tem como objetivo colaborar com a luta para a produção e 
pesquisa neste campo, ressaltando sempre a importância deste diálogo entre a comunidade e 
academia visando ampliação de conhecimentos plurais, trazendo os “objetos” de estudo, para seu 
devido lugar, dentro da academia articulando seus saberes para produção de conhecimentos plurais. 
Atualmente o projeto está em seu estágio final e será lançado no dia 17 setembro durante o 3° Evento 
internacional Pós-colonial e decolonial realizado pelo laboratório. Neste encontro contaremos com 
inúmeras atividades que contemplam a nossa forma de sentir pensar o mundo contando com diversas 
formas de produzir conhecimento a partir de artivismos, diálogos contemporâneos peças de teatro e 
shows, voltados a trabalhar sob novas formas de educar, se relacionar e aprender.  

 Ao final das atividades saímos mais conscientes da diversidade existente dentro da Grande 
Florianópolis, diversidade que segue sendo apagada da história e dos livros, o avanço para a educação 
inclusiva segue sendo pauta urgente tanto no estudo de ERER quanto no comprimento da lei 
11.645/2008 que traz a obrigatoriedade do ensino dos povos originários nas salas de aula, essas 
medidas desacompanhadas de preparo e amparo pouco ajudam na compreensão destes estudos. 
Nossa intenção com Projeto Memória de Terreiros de Matriz africana bem como nos outros projetos 
que englobam as atividades realizadas pelo laboratório de Estudos Decoloniais e Pós-Coloniais 



 

116 
 

AYA/UDESC é se somar ao compromisso com o estudo e valorização de novas perspectivas 
educacionais responsáveis e criteriosas no combate a todos os mecanismos e formas de opressão.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARAUJO, Camilo Buss. Marmiteiros, agitadores e subversivos: política e participação popular em 
Florianópolis. Tese (Doutorado) – Curso de História, Universidade Estadualde Campinas, 2013. 

BILGE, Sirma; COLLINS, Patrícia Hill. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2021. 

DEBORTOLI, Gabrielli. Africanos em Desterro: Sociabilidade e práticas religiosas de libertos na Ilha 
de Santa Catarina. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul,Porto Alegre, 2018. 

KUSCH, Rodolfo. América profunda. Buenos Aires: Editorial Bonum, 1962. 

KUSCH, Rodolfo. Geocultura del hombre americano. Buenos Aires: Fernando García Cambeiro, 1976. 

MORTARI, Cláudia; ASSUNÇÃO, Marcello F. Morais de; WITTMANN, Luísa Tombini; CASSIANO, 
Tathiana C. da Silva Anizio. Colonialidad y decolonialidad combativa: entrevista com Nelson 
Maldonado-Torres. Revista de Teoria da História, Goiânia, v. 26, n. 2, p. 141-160, 2023. Entrevista 
concedida em 26 out. 2023. 

PEREIRA, Juraci Malvina. Entrevista concedida à Cristiana Tramonte. Disponível em: TRAMONTE, 
Cristiana 

TRAMONTE, Cristina; Com a bandeira de Oxalá!: Trajetórias, práticas e concepções das religiões afro-
brasileiras na Grande Florianópolis. Itajaí: UNIVALE, 2001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

117 
 

 

CAMINHOS AMEFRICANOS EDIÇÃO CABO VERDE E A LEI 10.639/2003: POSSIBILIDADES PARA A 
EDUCAÇÃO 

João Vítor Soares Leal Sedres dos Santos 

 1 INTRODUÇÃO 

O texto a seguir é um trabalho produzido através de análises feitas a partir de um intercâmbio 
internacional feito a República de Cabo Verde, país na África Ocidental, que tem conexões históricas 
com o Brasil. O intercâmbio organizado pelo Ministério da Igualdade Racial (MIR) e a Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior. Nesse texto, pretende se iniciar um debate sobre as 
possibilidades que o intercâmbio proporciona aos discentes e docentes e como auxilia na 
implementação de uma educação antirracista embasada na lei 10.639/2003, que tornou obrigatório 
o ensino de História e Cultura Afro-brasileira nos currículos da educação básica. 

1.1  OBJETIVOS 

O presente texto é um relato de experiência e análise para expor a vivência feita por mim no 
intercâmbio. 

1.2   JUSTIFICATIVA 

  Em um período de pujantes análises históricas sobre as populações historicamente 
marginalizadas, surge nisso o debate sobre a participação das populações negras nas histórias do 
Brasil. Entretanto, mesmo esse debate estando em aberto, ao se averiguar o que a população negra 
na contemporaneidade vivencia diariamente, aparece ainda o racismo, e quando colocada as 
populações negras africanas que vem ao Brasil para intercâmbio universitário ou inclusive para morar, 
aí as relações são piores. A partir disso, pretendo abrir para o debate a possibilidade de este modelo 
de intercâmbio implementado pelo MIR ser uma potencialidade para a educação.  

1.2.1 Estruturação do texto 

  O texto inicialmente irá expor uma breve história sobre Cabo Verde e o Brasil, posteriormente 
irá ser debatido o papel do intercâmbio na vida acadêmica estudantil. A seguir, irei expor uma análise 
acerca de um formulário respondido por 40 pessoas de diferentes instituições universitárias. Por fim, 
irei colocar a análise conjunta dos fatores anteriores e fazer uma síntese colocando o intercâmbio 
como uma das ferramentas do professor pesquisador contra o racismo. 

2. AS REPÚBLICAS IRMÃS: CABO VERDE E BRASIL 

“Passei pelas ruas mais antigas, 

mais típicas do platô 

– ensombradas, tranqüilas, 

com suas casas simples, modestas, 



 

118 
 

mas tão castiças, 

tão portuguesas decerto, 

tão brasileiras, 

casas terréas de porta e janelas. 

Já as vi em Santos, em Pelotas, 

em Mogi das Cruzes, em Cuiabá, 

no Recife em Manaus…” 

(NUNES, 1996, p. 93) 

 

Cabo Verde tem ligações estreitas com o Brasil, as ilhas de Cabo Verde possuem desfiladeiros 
que tem clima e solo semelhante aos do Brasil, o que fez com que a metrópole (Portugal) antes de 
cultivarem mudas de plantas que gerariam os ciclos do Brasil, como por exemplo o do açúcar, 
plantassem em terras cabo-verdianas e após vingarem, mandavam as mudas ao Brasil. Para além 
disso, Cabo Verde no período de expansão do Império Português era um ponto importante de 
localização de abastecimento e também consolidação das poses coloniais portuguesas em África. Na 
contemporaneidade, a cultura brasileira adentra através dos meios televisivos, como novelas e 
programas, que inclusive geraram o nome de dois mercados importantíssimos da capital Cidade da 
Praia, o Mercado Sucupira e o Mercado Roque Santeiro, e também uma pequena confusão linguística, 
já que crianças ao verem tiktokers brasileiros, começam a falar com sotaque do português do Brasil, 
no entanto, o ensino da língua portuguesa em Cabo Verde usa as regras portuguesas. 

3. CAMINHOS AMEFRICANOS: POTENCIALIDADES PARA UMA EDUCAÇÃO ANTIRACISTA 

No primeiro semestre de 2024, o Ministério da Igualdade Racial, em conjunto com a 
Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior, lançou o chamado para o edital 
Caminhos Amefricanos Edição Cabo Verde e Colômbia. O edital previa um número de 50 vagas para 
discentes graduandos em licenciaturas e “docentes da educação básica de instituição pública de 
ensino brasileira” (CAPES, 2024). É importante ressaltar que este intercâmbio é destinado somente 
para pessoas negras, o que já amplia infinitamente a possibilidade dessa parcela de graduandos/as de 
acessarem o primeiro intercâmbio internacional de suas vidas. Entretanto, alguém poderia indagar 
“porque o governo federal por meio de seu ministério faria isso? ”, bom, é quase que incontestável 
no ambiente acadêmico que a sociedade brasileira atual sofre com práticas racistas que advém do 
período colonial brasileiro (1500-1822), passaram para o Império (1822-1889) e seguiram para a 
República, com algumas mudanças. E tais práticas repercutem no ambiente social ao qual as 
populações negras transitam: escola, universidade, trabalho, cinema, etc. 

 Bom, mas se o leitor ávido que está a ler este texto ainda não foi convencido, demonstro em 
primeira mão trechos das respostas dadas a um formulário que elaborei após a minha vinda de Cabo 
Verde, a seguir seguem alguns dados importantes para serem levados em consideração: 50% das 
pessoas se declaram brancas e 50% negras; 55% se declaram mulheres cisgêneros, 30% homens 
cisgêneros, 12,5% não-binários e 2,5% homens transgêneros; 42,5% são heterossexuais, 35% são 



 

119 
 

bissexuais, 12,5% homossexuais, 7,5% outros e 2,5% são assexuais; 47,4% são vinculados a UDESC, 
31,6% vinculados a UFSC e 21,1% a outras (IFBA, IFSUL de Minas Campus Inconfidentes, Instituto 
Federal Sul de Minas, USP, Universidade Federal do Rio de Janeiro, UESPI e UFPEL). No formulário 
tentei pegar diferentes vivências pessoais para tentar abranger um maior número heterogêneo e 
poder fazer uma análise das respostas 

Agora, em relação às questões do formulário, foram no total 14 perguntas sendo de resposta 
SIM ou NÃO, e caso a resposta fosse SIM, embaixo da questão teria uma área para explicações, uma 
delas foi a seguinte: “Você considera que as pessoas brasileiras que conhecesse tem uma ideia sobre 
África estereotipada?”, 61,5% colocaram SIM e 38,5% não. Essa pergunta tinha uma lacuna embaixo 
que dizia que caso a resposta fosse sim, a pessoa se quisesse poderia descrever quais ideias 
estereotipadas são faladas. É possível se observar que as ideias que se encontram ainda no imaginário 
social no Brasil sobre o continente africano ainda possui grandes estigmas racistas, parte da “culpa” 
seria das mídias sociais, que expõem imagens de pobreza e guerra acerca das populações africanas. 
No entanto, em seguida coloquei mais um questionamento que é o seguinte:  “Na grade do curso que 
você está, a alguma disciplina que debata sobre questões ou histórias dos afro-brasileiros, afro-latino 
e americanos e das populações africanas?”, tendo como resposta 67,5% disseram SIM e 32,5% NÃO. 
Está aí a contradição, como no ensino superior ocorre uma ampliação de disciplinas ofertadas com 
temáticas de África, mas que no entanto, no dia a dia a sociedade continua a se amparar em imagens 
racistas?  

Essa pergunta já foi feita muito antes inclusive do presente intercâmbio, Martha Abreu e Hebe 
Mattos em 2008 já nos indagam disso 

como romper com a noção de um Brasil mestiço sem reificar grupos culturais 
igualmente homogêneos, fechados ou semifechados, num padrão 
multicultural bastante difundido a partir da experiência norte-americana, 
mas certamente artificial em relação às realidades brasileiras? Como 
estimular a convivência e a tolerância interculturais sem pensar em 
mestiçagens e trocas, especialmente culturais, mesmo que agora no plural? 
O que deve significar, de fato, a noção de pluralidade cultural quando 
aplicada à realidade escolar brasileira?” (p. 7) 

Chegamos, enfim, ao ponto de partida, na qual tento entender se a realidade escolar brasileira 
está sendo afetada pela lei 10.639, no entanto, vejo que algo não muda, a imagem das pessoas 
africanas. Inclusive, é possível observar este “movimento de colonizar o imaginário social chega, 
inclusive, ao universo dos materiais didáticos, no que tange às temáticas relacionadas ao negro e ao 
continente africano.” (SILVA, NÓBREGA, 2025, p.26), o que corrobora mais ainda a ideias racistas.  

Ai que entra o intercâmbio, para o docente as “histórias vividas na formação inicial docente 
em um contexto/cenário diferenciado podem colaborar de forma significativa para formação de um 
professor crítico e reflexivo, capaz de realizar práticas articuladas com a realidade em uma perspectiva 
interdisciplinar.” (BEZERRA, BRAGA, JÚNIOR, FERREIRA, NHARRELUGA, BRAGA,2024, p.29), e também 
“a promoção do intercâmbio entre instituições nacionais e internacionais pode promover 
experiências que culminam na produção de saberes docentes que não seriam produzidos na ausência 
dessas trocas.” (BEZERRA, BRAGA, JÚNIOR, FERREIRA, NHARRELUGA,BRAGA,2024, p.29), saberes 
estes que colocam o/a professor/a como agente ativo e vivido de uma experiência tangível aos 



 

120 
 

estudantes, ora, quer coisa mais palpável que ver seu professor narrar a bela capital Cidade da Praia 
com a Universidade de Cabo Verde (Uni-CV), fazer comparações entre a tradição da cerâmica cabo-
verdiana que até hoje é passada oralmente com algumas tradições oralizantes de populações negras 
no Brasil, ou, demonstrar um jornal virtual de temática negra (Figura 1) que expõe a importância do 
intercâmbio. São vários os motivos que expõem a enorme potencialidade do intercâmbio Sul-Sul 
engajado pelo MIR e CAPES. 

Figura 1. Imagens dos/as estudantes do intercâmbio 

 

Fonte:https://almapreta.com.br/sessao/cotidiano/estudantes-brasileiros-participam-de-intercambio-em-cabo-
verde-caminhos-amefricanos/ 

Assim sendo, em nossa breve discussão “pôde-se perceber na experiência do intercâmbio, 
duas dimensões: uma dimensão de conhecimento e uma dimensão que é da ordem do 
experimentado, da implicação psicológica do sujeito.” (DALMOLIN, PEREIRA, SILVA, GOUVEIA, 
SARDINHEIRO, 2013, p.445), o intercâmbio afetou a todas e todos que foram, vivenciaram e se 
emocionaram com viagem, passar por Portugal, no grande aeroporto de Guarulhos, tudo isso é uma 
vivência que o/a professor/a irá levar em sua carreira, além das mais de 200 fotos tiradas, que geram 
um potencial gigante para pesquisas acadêmicas e materiais didáticos. O professor quando tiver em 
sua aula que falar sobre algum aspecto de África e países de língua portuguesa, poderá se utilizar de 
fotos e de sua própria experiência, dando uma “concretude” algo palpável e que desperta a 
curiosidade dos/as estudantes. Para além disso, às amizades feitas podem trazer grandes benefícios 
pessoais, e também uma troca entre os acadêmicos de diferentes áreas potencializando  



 

121 
 

4. SÍNTESE E CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 Por fim, esse texto não tem a intencionalidade do encerramento de assuntos referentes à Lei 
10.639/2003, mas sim demonstrar como o intercâmbio foi e é uma ferramenta fundamental para a 
continuidade dessa política educacional, e sendo assim, a defesa irrestrita da continuação do 
Caminhos Amefricano. Para encerrar, no intercâmbio como já citado, todas e todos fomos atingidos, 
uma amizade nasceu disso, aqui homenageio a minha amiga Janine Gomes da Silva (2000-2025), que 
apostou em mim e minha pesquisa sobre populações negras na região do Contestado, grato Janine. 

 

REFERÊNCIAS 

ABREU, Martha; MATTOS, Hebe. Em torno das “Diretrizes curriculares nacionais para a educação das 
relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana”: uma conversa 
com historiadores. Estudos Históricos (Rio de Janeiro), [S.L.], v. 21, n. 41, p. 5-20, jun. 2008. 
FapUNIFESP (SciELO). http://dx.doi.org/10.1590/s0103-21862008000100001. Acesso em: 10 ago. 
2025. 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O Tratado dos Viventes: formação do brasil no atlântico sul. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2000. 

DALMOLIN, Indiara Sartori; PEREIRA, Eliane Ramos; SILVA, Rose Mary Costa Rosa Andrade; GOUVEIA, 
Maria José Baltazar; SARDINHEIRO, José Júlio. Intercâmbio acadêmico cultural internacional: uma 
experiência de crescimento pessoal e científico. Revista Brasileira de Enfermagem, [S.L.], v. 66, n. 3, 
p. 442-447, jun. 2013. FapUNIFESP (SciELO). http://dx.doi.org/10.1590/s0034-71672013000300021. 
Acesso em: 10 ago. 2025. 

DE JESUS BEZERRA, D. C.; NASCIMENTO BRAGA, A.; SILVA JÚNIOR, C. A. B. da; TEIXEIRA FERREIRA, D.; 
ESAU NHARRELUGA, Ézar; NASCIMENTO BRAGA, A. Reflexões e aprendizagens no intercâmbio 
Caminhos Amefricanos: construção de múltiplos saberes em Maputo - Moçambique. Revista 
Internacional de Estudos Científicos, [S. l.], v. 2, n. 2, p. 26–38, 2024. DOI: 10.61571/riec.v2i2.163. 
Disponível em: https://periodicos.educacaotransversal.com.br/index.php/riec/article/view/163. 
Acesso em: 10 ago. 2025.  

NUNES, Cassiano. Presença do Brasil em Cabo Verde. Cie & Tróp., Recife, v. 24, n. 1, p. 91-110, jan/jun, 
1996. https://periodicos.fundaj.gov.br/CIC/article/view/615/416. Acesso em: 10 ago. 2025. 

SILVA, Carlos Eduardo de Araújo; NÓBREGA, Ivanalda Dantas da. Olhares sobre a África e o sujeito 
negro nos livros didáticos de geografia. Pesquisar - Revista de Estudos e Pesquisas em Ensino de 
Geografia, [S.L.], v. 12, n. 23, p. 25-49, 27 maio 2025. Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). 
http://dx.doi.org/10.5007/2359-1870.2025.e105282. Acesso em: 10 ago. 2025. 

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Educação das Relações Étnico-Raciais nas instituições escolares. 
Educar em Revista, [S.L.], v. 34, n. 69, p. 123-150, jun. 2018. FapUNIFESP (SciELO). 
http://dx.doi.org/10.1590/0104-4060.58097. Acesso em: 10 ago. 2025. 



 

122 
 

VERRANGIA, Douglas; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Cidadania, relações étnico-raciais e 
educação: desafios e potencialidades do ensino de ciências. Educação e Pesquisa, [S.L.], v. 36, n. 3, p. 
705-718, dez. 2010. FapUNIFESP (SciELO). http://dx.doi.org/10.1590/s1517-97022010000300004. 
Acesso em: 10 ago. 2025. 

SOBRE O/A/X AUTOR/A/X: 

João Vítor Soares Leal Sedres dos Santos é graduando em licenciatura pelo Centro de Ciências 
Humanas e da Educação (FAED) da Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC). É bolsista de 
Iniciação Científica pelo projeto Estação Contestado, sua pesquisa gira em torno de populações negras 
na Guerra do Contestado, o coordenador do projeto é o professor Rogério Rosa Rodrigues. E-mail: 
joaosoares1616@gmail.com. Curriculo Lattes: http://lattes.cnpq.br/9504443742564227. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

123 
 

ALVORECER DA DEMOCRACIA: A CHARGE COMO NARRATIVA VISUAL NA ÁFRICA DO SUL. 

  

Kennya Souza Santos 

 

Resumo 

Em África, a imprensa periódica tem desempenhado um papel importante para a construção 
sociocultural, no qual a relação entre sociedade e ambiente pode ser analisada através de suas 
imagens. Nesse sentido, charges, caricaturas e cartoons nos permite construir uma narrativa singular, 
distinta de outras fontes. Ao utilizar de componentes e narrativas ficcionais, a interpretação da charge 
depende da combinação entre real e imaginário. Em vista disto, o foco deste trabalho está em discutir 
o sentido do discurso construído na composição desses elementos. No âmbito metodológico, este 
texto apresenta a charge como uma narrativa visual, visando explorar seu formato discursivo. Ao 
expor a imagem satírica produzida por Zapiro em 1994, no contexto das primeiras eleições 
democráticas na África do Sul, o trabalho tem como proposta analisar a charge como fonte histórica 
para pesquisa em História da África. A fim de conceber muitos dos temas e ferramentas que a pesquisa 
exige, é importante considerar a história do cartum no contexto estudado. Em um primeiro momento, 
é apresentado um breve contexto da tradição satírica no país a partir de periódicos coloniais, 
destacando a importância dos arquivos digitais na democratização do acesso às fontes. Esse breve 
histórico é apresentado como uma ferramenta importante no desenvolvimento metodológico da 
pesquisa. Afinal, a produção de um cartunista está diretamente relacionada a um todo ideológico e 
imagético.  

Palavras-chave: Charges; Narrativa visual; África do Sul; Fonte Histórica. 

 

INTRODUÇÃO 

Imagens, sejam elas fotografias ou cartuns, são discursos construídos, estão sempre 

associadas a um fato específico que é objeto de sua crítica. A caricatura, por exemplo, tem por 

objetivo satirizar um acontecimento atual e as personalidades envolvidas, com este propósito, além 

de demarcar sua natureza eminentemente política, está constantemente ligada a uma temporalidade. 

Mais do que uma simples ilustração nas páginas de um jornal, charges e ilustrações, são uma crítica 

político-social por parte daquele que a produz, expressando graficamente um dizer. Em vista disso, 

fazer uso deste tipo de documento como fonte para pesquisa historiográfica nos proporciona 

compreender, sentidos e significados, sobre o processo distinto a outras tipologias de fontes. 



 

124 
 

Em África, a imprensa ilustrada tem desempenhado um papel importante para a construção 

sociocultural de uma nova ordem social, no qual a relação entre sociedade e ambiente pode ser 

analisada através dessas imagens. Nesse contexto, o presente trabalho tem como propósito examinar 

uma fonte visual, em específico a charge, destacando suas potencialidades analíticas no campo da 

pesquisa histórica. Trata-se de uma proposta metodológica voltada à exploração crítica desse tipo de 

material iconográfico, com ênfase em suas dimensões simbólicas e narrativas. Como estudo de caso, 

será analisada uma charge que retrata a vitória de Nelson Mandela nas eleições de abril de 1994, 

evento que simboliza o encerramento oficial do regime do apartheid na África do Sul.  

Expressões gráficas de humor estão presentes em vários países de África e ocupam espaços 

diversos na sociedade. Presentes desde o período colonial, inicialmente contribuíram na 

disseminação de uma ideologia imperialista por meio dos periódicos e revistas ilustradas1. Todavia, 

ao longo do tempo, as expressões gráficas de humor passam a ser usadas como ferramentas de 

resistência colonial, participando na construção das nações pós-coloniais. A charge começa a ser 

usada como forma de resistência contra o sistema, e tem continuidade após a implantação de 

governos democráticos, por exemplo, se mantendo sempre alerta quando a nova lei não condiz às 

práticas sociais2. Na África do Sul, as charges, caricaturas e cartoons podem ser encontrados nas folhas 

dos principais jornais, em coletâneas, nas livrarias, páginas da internet (webcomics), nas paredes de 

museus, em exposições nacionais e internacionais, e em sebos e feiras de rua.  

As charges são excelentes suportes recorrentes na interpretação de acontecimentos políticos 

e sociais. Como termômetro de seu tempo, o humor gráfico é um ótimo formato comunicativo, e no 

caso do objeto em estudo, representa como a sociedade age e reage aos fatos coetâneos. Sendo 

assim, os elementos imagéticos da charge não nascem com ou a partir dela, mas são historicamente 

construídos. Os signos, representações, estereótipos, enfim, todo o visual utilizado pelo cartunista 

para dar sentido à narrativa, parte de referenciais antecedentes à imagem, e trazem consigo, do 

passado, significações sobre o elemento ilustrado. 

Assim como leitores, cartunistas e ilustradores operam em um contexto ideológico. Através 

das imagens são reproduzidos os ideais de sociedade, ou, ocasionalmente, questionados. Seria 

ingênuo pensarmos que toda e qualquer ilustração possui uma liberdade total de interpretação e 

produção. Ao nos depararmos com uma figura, os signos, estereótipos e convenções ilustrados são 

                                                           
1 SANTOS, Kennya Souza. As guerras anglo-bôeres através de caricaturas da revista ilustrada Punch Magazine, 
(1881-1902). Trabalho de Conclusão de Curso. Universidade Federal de Santa Catarina. 2014. 
2 AMANTO, Carlos. Zapiro: Tooning the odds.  In: __________Weapons of mass provocation: The visual language 
of the political cartoon in the work of Zapiro and Ramirez, 2001-2005. Dissertação de Mestrado. Universidade 
de Witwatersrand. 2006. 



 

125 
 

construídos e interpretados a partir do meio do qual convivemos, concebidos em um processo ao 

longo do tempo. Por vezes este processo é feito de forma incondicional e inconscientemente, 

prevalecendo ideias e ideologias por vezes não intendida, reproduzindo estereótipos depreciativos, 

por exemplo. Em outros momentos, certos estereótipos elaborados são usados como um 

instrumento, uma ferramenta auxiliando na compreensão de uma realidade. Convém considerar que 

nesta última afirmação, dependendo da interpretação do leitor, essas formas de representações 

rotuladas podem ser concebidas como verdades sem contestação, contraproducente a intenção do 

desenhista. 

Compreendendo o quão a produção de um cartunista está diretamente relacionada a um todo 

ideológico e imagético, a fim de conceber muitos dos temas e ferramentas que a pesquisa exige, é 

importante considerar a história do cartum no contexto estudado e suas relações transnacionais. 

Muitos desses elementos de ilustração têm efeitos nas charges do cartunista, sendo possível fazer 

comparações de seus trabalhos a temas introduzidos durante o desenvolvimento inicial do cartum. 

Consequentemente, a primeira parte de uma pesquisa deve ser uma análise sobre a história da 

produção das expressões gráficas de humor na região estudada e suas possíveis ligações com outros 

países. Estudar as publicações ao longo do tempo, que tipos de periódicos existem, qual o 

posicionamento político de cada periódico, quais novos surgiram e em qual contexto. Essa é, na minha 

experiência, a primeira etapa para se entender a produção de uma caricatura política. 

 

IMPRENSA ILUSTRADA NA ÁFRICA DO SUL: ORIGEM E USOS DO CARTOON 

Seguindo a linha da importância da produção caricatural no país estudado e como a mesma 

influencia nos trabalhos dos cartunistas, é importante entender o contexto onde essas narrativas 

visuais surgem e qual sua intenção em cada diferente período. Se faz necessário historicizar essas 

publicações bem como o surgimento desses arquivos3, não podemos olhar para as fontes apenas 

como imagens reais de um tempo, cabe ao historiador analisar e interpretar essas imagens. Uma 

imagem publicada traz muitas questões de poder, controle, memória, falsificação e fabricação. Por 

isso a importância em compreender o surgimento da tradição satírica em África.  

De início, no continente africano, o funcionamento transnacional do imperialismo europeu, 

especialmente o Império Britânico, e posteriormente, o "império" impulsionado pelos Estados Unidos 

da globalização, permitiram que uma forma de arte essencialmente Anglo-Americana se disseminasse 

                                                           
3 Como aponta Kathryn J. Burns, em Into the archive. 



 

126 
 

em todo o mundo, proporcionando estruturas úteis para construir uma história verdadeiramente 

global. Através daquilo que poderíamos considerar uma primeira forma de globalização histórica e 

início de uma modernidade, a extensão das rotas comerciais globais e do capitalismo ajudou o fluxo 

de conhecimentos (sob a forma de cartunistas, editores, etc.) e de tecnologia (seja, em impressões 

iniciais em woodblock, litografia ou atuais como, via eletrônica, tecnologias da informação, etc.) 

desenvolvendo um perfil global que muitas vezes inspirou a imitação4.   

Os impérios eram uma grande ideologia disseminada também por cartoons, meio pelo qual a 

forma europeia da arte tornou-se tradição global dominante5. As revistas ilustradas surgem na 

Europa, na primeira metade do século XIX, e passam a ser utilizadas como importantes ferramentas 

na disseminação de um “império informal” e influência cultural nas colônias6. Exercendo influências 

para além do círculo europeu, sendo também encontrada, de fácil acesso, em sala de leituras e cafés 

na África do Sul, como demonstra no periódico abaixo, The Natal Witness:  

 

 

The Natal Witness. África do Sul, Pietermaritzburg: 20 out. 1852. p.1. Disponível em: < 
http://www.bu.ufsc.br/consultasAcessos/SABERBasesAcessoRestrito.html>. Acesso em: 26 set. 2014. 

 

                                                           
4 A Cape Punch, na colônia do Cabo, é um dos exemplos de periódicos inspirados nos modelos britânicos, como 
a Punch Magazine. Outras inaugurais publicações na África Austral também levam em seu nome jornais 
londrinos, como a The South African Illustrated News (1853), o Cape Times (1876), o Cape Argus (1857), o Rand 
Daily Mail (1902), entre outros. Ver em: SCULLY, Richard. A Comic Empire: The Global Expansion of Punch as a 
Model Publication, 1841-1936. International Journal of Comic Art, Volume 15, No.2, 2013. 

5 SCULLY, Richard. Towards a Global History of the Political Cartoon: Challenges and Opportunities. Ijoca, p.29-
47, Spring, 2014. 
6 SANTOS, Kennya Souza. As Guerras anglo-bôeres através de caricaturas da revista ilustrada Punch Magazine, 
(1881-1902). 2014. 62 f. TCC (Graduação) - Curso de História, Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2014. 



 

127 
 

Essa prática deixou herança por toda parte do globo, dada a amplitude do Império Britânico, 

por exemplo, um legado de produção e consumo das expressões gráficas de humor. Um fato um tanto 

irônico, dada a importância reconhecida dos cartoons como uma ferramenta de resistência colonial, 

e na construção de nações pós-coloniais. 

A análise de periódicos coloniais é uma das áreas a serem exploradas no estudo sobre o 

imperialismo. Contudo, há uma grande dificuldade de acesso a essas fontes e ao uso de direitos 

autorais, já que estão disponíveis em arquivos dos antigos impérios, ou seja, em países do norte. 

Disponíveis apenas para aqueles que lá estudam ou recebem uma aprovação oficial por parte das 

instituições no Brasil.  

Um espaço encontrado na tentativa de “democratizar” o acesso a charges são os arquivos 

online. Diversos países em África têm sido pioneiros em disponibilizar através da internet fontes 

iconográficas de acesso público. Diversas universidades no continente, e fora dele, em países da 

Europa e Estados Unidos, têm disponibilizado através da internet seus arquivos e documentos. Diante 

disto, uma possibilidade de pesquisa está em compreender esses arquivos como ponto de partida, 

não como destino final, como processos em construção. Analisar a natureza desses arquivos 

colaboram em uma compreensão do que as fontes no arquivo representam.  

No caso sul-africano, grandes projetos de arquivos de periódicos online surgiram na década 

de 1990. Durante este período, a nação sul-africana, demandando caminhos para a descolonização 

do poder, protestava nos quatro cantos do mundo a busca por igualdade e unidade nacional, contra 

um regime que segregava e excluía cidadãos. Efetivamente, era o início do processo de 

democratização no país. Após a eleição de Mandela em 1994, e a criação da comissão de verdade e 

justiça em 1995, em 1998 é fundado o DISA7, Digital Innovation South Africa, uma biblioteca/arquivo 

em conjunto com a Universidade Witwatersrand e a Fundação Andrew W. Mellon, dos Estados 

Unidos. Nestes arquivos é possível encontrar um vasto número de periódicos, cartas, pôsteres, 

panfletos e vídeos. No ano 2000 é disponibilizado na internet para acesso público o arquivo da SAHO8, 

South African History Online, uma organização sem fins lucrativos e maior arquivo online sobre a 

história da África do Sul. Esses arquivos e distribuição de documentos surgem na intenção, além de 

incentivar a pesquisa sobre um passado de repressão, também de manter uma memória de 

resistência de um povo e busca pela liberdade.  

                                                           
7 https://disa.ukzn.ac.za/About_Us   
8 https://www.sahistory.org.za/about-us 



 

128 
 

O uso de arquivos imagéticos na disciplina histórica permite, através desses documentos e de 

sua prática, revelar ações e motivações no presente. Nesses dois arquivos disponíveis online, é 

possível encontrar charges que vão do período colonial, seguindo durante o apartheid até o presente 

democrático. Algumas imagens são encontradas apenas no corpo do periódico, sendo assim, cabe ao 

pesquisador delimitar o objeto de pesquisa a revista, cartunista, período ou tema. O DISA, por 

exemplo, lhe dá a oportunidade de pesquisar por título, autor, ano ou palavra-chave.  

As caricaturas, as charges, os cartuns e as histórias em quadrinhos trazem a marca do 

momento histórico, político e social em que se inserem e, por isso, também podem ser utilizadas 

como fontes de pesquisa. Talvez esta seja a principal, e bem exemplificada, mensagem. Caricaturas 

políticas podem incluir preocupações ambientais das últimas décadas, questões de gênero, embates 

entre estados-nações, debates culturais, entre outros. Ao abordar questões internacionais ou 

transnacionais, apontam para meios em que uma história global pode ser elaborada.  

 

O ALVORECER DA DEMOCRACIA 

 

Fonte: © Zapiro. Mail & Guardian. 27.04.1994. Reprinted with permission - For more Zapiro cartoons 
visit www.zapiro.com 

 

Como símbolo da democracia sul-africana e líder na luta pela liberdade e união no continente 

como um todo, Mandela foi o principal alvo de atenção da mídia do mundo na década de 1990. Entre 

os anos de 1994 a 1999, o novo presidente da África do Sul foi diversas vezes caricaturado na figura 

de um super-herói. Neste ponto, poderíamos nos aproximar dos fatos e fazer a relação com o real no 

processo de democratização iniciado na década de 1990. Mandela pode ser apenas interpretado 



 

129 
 

como aquele destinado a consertar os erros do passado. Em outra interpretação, podemos focar no 

sentido da figura fictícia do sol da democracia e/ou liberdade, aquele que irá iluminar os dias, tirar o 

país os anos obscuros, somente ele trará a salvação, tornando Mandela o responsável, protagonista 

na luta do bem contra o mal. Reunindo em si os atributos necessários para superar, de forma 

excepcional, um determinado problema de dimensão épica. 

Foi sobre a referência gráfica de entre claro e escuro que Zapiro caricaturou sua primeira 

charge publicada sobre um regime democrático na África do Sul. Com está publicação ele estreia como 

cartunista contratado, essa específica ilustração abre “Os Anos de Mandela” na sua coletânea 

Democrazy9. Na imagem, o cartunista faz referência ao novo presidente da África do Sul como uma 

alvorada de mudança, um novo amanhecer – caracterização que se repete ao longo de seus trabalhos, 

visando construir uma identidade ao personagem – e mantém içada ao seu lado a nova bandeira da 

nação. Empregando como estratégia discursiva a dualidade das cores, no canto direito escuro, em 

oposição ao iluminado alvorecer de Mandela, jogada em uma lata de lixo está o antigo símbolo da 

República, que instituía em uma de suas práticas um regime de segregação. A antiga e já substituída 

bandeira sul-africana, que foi símbolo da União e da República da África do Sul, era um sinal de 

controvérsia a essa nova nação que surgia. Sua imagem estava associada como um retrato do 

apartheid e da supremacia branca, ligada ao regime de segregação, usada em sinal de protesto 

quando queimada publicamente por grupos antiapartheid.  

Fazendo uso de uma simbologia ideográfica, em seu discurso o cartunista revela e abandona 

um passado fétido e obscuro, com a expectativa sobre um futuro resplandecente que virá e já deu 

seus primeiros passos. Em um conjunto de simbolismos vividos pela sociedade sul-africana naquele 

período, Mandela representava uma nova esperança, um novo futuro e uma quebra com o passado 

fragmentado. Assim, surgia a nova, diversa e colorida, assim como sua vigente bandeira, nação arco-

íris. 

A partir dessa perspectiva focando no discurso da charge, quando o cartunista desenha o 

presidente na figura de um sol, uma das possibilidades é que ele infere como a sociedade civil não 

tem condições de superar seus próprios problemas, ou então há um impasse, tão grande, pois cabe a 

uma figura maior, quase divina, solucioná-lo. O peso da nação fica sobre as mãos do seu defensor, no 

entanto, uma democracia não pode ser feita apenas de um presidente, demanda uma participação 

popular. Dado o exposto, ao evidenciar o lado imaginário do discurso, podemos melhor entender o 

que a figura de Mandela representou para a nova nação sul-africana, bem como associar a outras e 

                                                           
9 ZAPIRO. Democrazy. Cidade do Cabo: Double Storey, 2014. 



 

130 
 

futuras caricaturas do presidente em questão desenhadas por Zapiro. Afinal, são esses elementos 

fictícios associados à notícia que constroem o sentido do discurso da charge, e consequentemente da 

pesquisa.  

Como textos narrativos visuais, os desenhos animados assumem a forma de crônicas políticas 

satíricas, editoriais, criações culturais criativas e declarações morais, tudo em um só. Eles são 

projetados para apresentar o assunto em seu ridículo, da maneira mais adversa possível, a fim de 

causar um impacto psicológico, da maior e mais chocante maneira. Diante do exposto, podemos 

evidenciar a importância da charge como uma narrativa crítica. Ela usa das ferramentas jornalísticas 

críticas da sátira, ironia e caricatura para delimitar e denunciar a realidade. O desenho animado tem 

a capacidade de dar visualidade e estratificar assuntos complexos em simples metáforas. As 

representações apresentam "verdades cômicas" que existem apenas no mundo imaginário do cartum. 

No entanto, através do trabalho satírico do cartunista, são apresentados novos insights que refletem 

e exageram as realidades políticas e culturais do mundo real. 

A CHARGE COMO NARRATIVA VISUAL 

Os estudos que se baseiam em charges como fontes privilegiadas são ainda pouco numerosos 

no Brasil, do que decorre uma espécie de carência de metodologias específicas. Academicamente, 

não basta descrever as charges e seu contexto de produção para extrair delas todo o conteúdo 

existente por trás de sua elaboração: é necessário um corpo metodológico mais sólido. Aqui cabe o 

questionamento da função do historiador ao analisar uma imagem. 

Uma pesquisa com foco na análise de imagens não deve limitar-se ao campo das 

representações, ou conceber as charges unicamente como simples ilustrações, visando apenas 

interpretar o período mediante um processo que poderíamos chamar de “tradução imagética”. Essas 

formas de abordagem podem, sim, ser utilizadas, mas não conferem ao foco metodológico de um 

estudo da análise da charge como fonte histórica. 

Como já abordado, o lugar da charge na imprensa periódica tem início com o surgimento das 

revistas ilustradas na Inglaterra, revistas essas que exploravam a sátira e o humor como mecanismos 

enunciativos10. Ao longo do tempo as caricaturas foram adquirindo status de comentário crítico, 

associadas a um olhar jornalístico e posição política do jornal, denominado pelos autores Ana Gallas 

                                                           
10 SCULLY, Richard. A Comic Empire: The Global Expansion of "Punch" as a Model Publication, 1841-
1936. International Journal Of Comic Art, [s.i.], v. 15, n. 1, p.5-35, out. 2013. 



 

131 
 

e Dr. Alisson Gomes, de jornalismo ilustrado11. Ao opinar e fazer crítica à notícia, a charge se 

assemelha a outros textos opinativos. Todavia, ela aborda uma realidade observável, não se trata de 

uma construção da verdade, mas de uma verdade possível, o que é dito sobre o que aconteceu a 

partir da consciência histórica de seu autor, permeando entre fatos reais e fatos imaginados. O 

chargista trabalha em torno dos fatos, mas o que ele constrói é uma narrativa fictícia, sua intenção 

não está em produzir a verdade, mas atribuir outro sentido a ela, revelando outro discurso e 

provocando o senso crítico.  

Ao trabalhar com a interpretação de caricaturas políticas por parte dos leitores, a 

Drª.Elisabeth El Refaie, em sua pesquisa sobre as formas visuais e multimodais de comunicação, 

aponta uma observação interessante acerca da necessidade do humor gráfico fazer uso da relação 

entre o real e o fictício. Segundo a autora, as charges atuam em dois níveis distintos. De um lado um 

mundo imaginário, de história e elementos fictícios, de outro, personagens e eventos reais. Esses dois 

lados se relacionam de forma metafórica, instigando o público a pensar sobre o fato de forma mais 

abstrata. Lembrando que aquele que compreende o lado fictício da narrativa talvez não saiba discernir 

e reconhecer os acontecimentos reais, já que isso exigiria um conhecimento em assuntos políticos. 

Essa combinação entre o real e o imaginário diferencia concomitantemente a charge de outras 

ilustrações ou narrativas jornalísticas e aproxima do gênero cômico e literário. Ela pode ser vista como 

uma narrativa, assim como em obras literárias, incentiva o público a completar o discurso, cabe ao 

leitor o conhecimento para fazer a conexão entre o fictício e o real, completando por fim o sentido 

pretendido pela charge12.  

Ao concentrar-se entre um mundo como representação e outro que é realidade, partindo de 

nosso lócus de enunciação, como historiadores, podemos ter a tendência de nos inclinar em herdar a 

vertente científica da história priorizando o existente sobre o imaginário, extraindo das fontes 

somente aquilo que corresponde aos ditos acontecimentos reais. Assim como afirma Natalie Z. Davis, 

ao trabalhar com narrativas fictícias em Histórias de Perdão, o foco da pesquisa não deve estar em ir 

“despindo os elementos fictícios de nossos documentos para chegar aos fatos reais”13 . Bem como 

demonstra Davis em sua obra, o objetivo está em construir sentido utilizando desses componentes e 

                                                           
11 GALLAS, Ana Kelma Cunha; GOMES, Alisson Dias. Charges e límites éticos. In: I CONGRESO INTERNACIONAL 
DE ÉTICA DE LA COMUNICACIÓN, 2011, Sevilla: Universidad de Sevilla, 2011. p. 659 - 672. P. 662. 

12 REFAIE, Elisabeth El. Multiliteracies: how readers interpret political cartoons. Visual Communication, [s.l.], v. 
8, n. 2, p.181-205, 22 abr. 2009.P.186. 
13 DAVIS, Natalie Zemon. Histórias de Perdão: e seus narradores na França do século XVI. São Paulo: Cia das 
Letras, 2001. P.16 



 

132 
 

narrativas ficcionais, afinal, consoante ao apontado anteriormente, a interpretação da charge 

depende do todo e não apenas dos fatos. 

Um exemplo recorrente é a representação de Nelson Mandela como um sol ou um super-

herói, figura frequentemente explorada pelas charges. A partir dessas imagens, é possível estabelecer 

relações entre a ficção caricatural e o processo real de democratização iniciado na década de 1990. 

Como apresentado, em uma leitura, Mandela aparece como o líder destinado a corrigir os erros do 

passado. Em outra perspectiva, pode-se enfatizar o caráter simbólico da figura construída pelo 

cartunista: um presidente idealizado como nova esperança iluminada, o salvador, aquele que assume 

a responsabilidade de conduzir a nação diante de um desafio de proporções épicas. Ao evidenciar 

esse aspecto imaginário do discurso visual, compreendemos melhor o papel atribuído a Mandela na 

construção da identidade da nova nação sul-africana. Ademais, são justamente esses elementos 

ficcionais que conferem sentido à charge e, por consequência, fundamentam a própria análise 

proposta nesta pesquisa. 

O objetivo está em perceber a charge como uma narrativa visual, e explorar seu formato 

discursivo. Examinar sobre como os sentidos e significados são construídos pelo chargista. Verificar 

que, compreender uma charge, está para além de simplesmente reconhecer representações e 

referenciais visuais, não avaliar apenas o seu conteúdo, mas é de igual importância analisar 

historicamente como esse conteúdo é construído, como os signos são colocados em concordância, ou 

seja, sua estrutura narrativa14. Procurar entender como a charge se comunica, de que maneira o 

chargista constrói sentidos e dá significado aos seus discursos, explorar quais recursos este se utiliza 

para se colocar no dizível, ou melhor, no visível. 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A proposta deste artigo foi destacar a relevância da análise da charge como fonte histórica, 

bem como uma importante ferramenta metodológica. Quando analisadas a partir da perspectiva de 

uma narrativa visual, podemos melhor compreender discursos e significados produzidos em 

momentos de transformação política profunda, como foi o caso do fim do apartheid na África do Sul. 

                                                           
14 Afirmando a história cultural como uma matéria interdisciplinar, está análise procura se aproximar de estudos 
que exploram áreas como o estudo da linguagem. Para tanto, pesquisas no campo das letras e da comunicação 
são de grande auxílio.  



 

133 
 

A representação de Nelson Mandela como figura heroica, solar e messiânica reflete não apenas a 

celebração de sua liderança, mas também os anseios simbólicos de uma sociedade em reconstrução. 

Ao explorar os elementos fictícios e narrativos presentes na charge, é possível evidenciar 

como o imaginário social se articula por meio da linguagem visual, mobilizando referências culturais, 

discursivas e políticas. A charge, nesse sentido, não apenas ilustra fatos, mas interpreta e propõe 

sentidos, tornando-se, assim, uma fonte rica para o trabalho historiográfico. 

Portanto, compreender tais representações permite não apenas ampliar o repertório de 

fontes utilizadas pela História, mas também repensar as formas pelas quais os sujeitos históricos são 

construídos e (re)significados no espaço público. A figura de Mandela, enquanto imagem, expressa 

tanto a esperança coletiva quanto as tensões de um processo de transição democrática ainda em 

aberto. É nesse entrelaçamento entre ficção e realidade, entre imagem e discurso, que a charge se 

afirma como documento histórico relevante. 

 

REFERÊNCIAS 

AMANTO, Carlos. Zapiro: Tooning the odds. In: __________. Weapons of mass provocation: The 
visual language of the political cartoon in the work of Zapiro and Ramirez, 2001-2005. 2006. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade de Witwatersrand, 2006. 

BBC News. Fred Brownell: The man who made South Africa’s flag. Disponível em: 
http://www.bbc.com/news/magazine-27155475. Acesso em: 11 jul. 2017. 

BUHLUNGU, Sakhela. O reinventar da democracia participativa na África do Sul. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa (org.). Democratizar a democracia: os caminhos da democracia participativa. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. p. 134. 

BURNS, Kathryn. Into the archive: writing and power in colonial Peru. Durham: Duke University Press, 
2010. 

DAVIS, Natalie Zemon. Histórias de perdão: e seus narradores na França do século XVI. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2001. p. 16. 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. São Paulo: Edições Loyola, 1996. 

GALLAS, Ana Kelma Cunha; GOMES, Alisson Dias. Charges e limites éticos. In: I CONGRESO 
INTERNACIONAL DE ÉTICA DE LA COMUNICACIÓN, 2011, Sevilla. Anais... Sevilla: Universidad de 
Sevilla, 2011. p. 659-672. 

MASON, Andy. What's so funny?: under the skin of South African cartooning. Cidade do Cabo: Double 
Storey, 2010. 

REFAIE, Elisabeth El. Multiliteracies: how readers interpret political cartoons. Visual Communication, 
[s.l.], v. 8, n. 2, p. 181-205, 22 abr. 2009. 



 

134 
 

SANTOS, Kennya Souza. As guerras anglo-bôeres através de caricaturas da revista ilustrada Punch 
Magazine (1881-1902). 2014. Trabalho de Conclusão de Curso – Universidade Federal de Santa 
Catarina, 2014. 

SANTOS, Kennya Souza. Caricaturando a democratização da África do Sul nas charges de Zapiro 
(1994–2014). 2019. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 
2019. 

SCULLY, Richard. A comic empire: the global expansion of Punch as a model publication, 1841-1936. 
International Journal of Comic Art, [s.l.], v. 15, n. 1, p. 5-35, out. 2013. 

SCULLY, Richard. Towards a global history of the political cartoon: challenges and opportunities. 
International Journal of Comic Art, [s.l.], p. 29-47, spring 2014. 

SIQUERI, Marcelo Silvestrin. Caricatura política e a produção de discursos derrisórios. 2006. 114 f. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiabá, 2006. 

ZAPIRO. Democrazy. Cidade do Cabo: Double Storey, 2014. 

ZINK, Rui. Da bondade dos estereótipos. In: LUSTOSA, Isabel (org.). Imprensa, humor e caricatura: a 
questão dos estereótipos culturais. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011. p. 50–68. 

SOBRE A AUTORA: Kennya Souza Santos é mestre pelo Programa de Pós-Graduação em História pela 
Universidade Federal de Santa Catarina. Bacharel e Licenciada em História pela mesma Instituição. 
Vinculada ao Laboratório de Estudos de História da África (LEHAf). Realiza pesquisas nas áreas de 
História Cultural e História da África, com ênfase nos estudos sobre charges e caricaturas. 
kennyasouz@gmail.com. http://lattes.cnpq.br/5078983669380552. 

 

 

 



 

135 
 

CORPO, FÉ E ORNAMENTO: UM OLHAR ICONOGRÁFICO SOBRE A MODA AFRO-BRASILEIRA 

Maria Eduarda Corrêa dos Santos 1 

Dra. Neide Schulte 2 

Dra. Icléia Silveira3 

 1 INTRODUÇÃO 

No entrecruzamento entre linguagem, imagem e fé, a vestimenta atua como um suporte visual 
da memória coletiva. Longe de ser um mero aparato funcional, o traje comunica pertencimentos e 
práticas, atuando como documento estético, cultural e histórico. Como destacam Garcia e Miranda 
(2010), a roupa excede a função de cobrir o corpo, configurando-se como narrativa visual da tradição. 
Nas religiões afro-brasileiras, as indumentárias sagradas — como os axós, os panos da costa, os 
colares de contas e os trajes brancos — manifestam um profundo repertório simbólico. As joias e 
indumentárias, adornadas de significados espirituais, são tecnologias visuais de conexão com o 
sagrado, a ancestralidade e a força vital. 

Por meio da moda e da vestimenta, esses sistemas simbólicos materializam identidades, valores 
e crenças ancestrais, estabelecendo uma comunicação que vai além do estético: trata-se de um 
posicionamento político e espiritual. Nessa linha, o corpo negro manifesta-se como um território de 
expressões espirituais e estéticas, no qual, a moda classifica-se além do utilitário, mas reflete 
identidades e culturas, por meio da indumentária, adornos e do corpo que carrega. 

Contudo, esse patrimônio visual e simbólico tem sido historicamente marginalizado. Desde o 
período colonial, as práticas religiosas afro-brasileiras e seus signos visuais foram perseguidos, 
estigmatizados e silenciados — inclusive no campo da moda. Muitas vezes, suas estéticas são 
retratadas de forma caricatural ou folclórica, ou ainda ignoradas nas grandes narrativas da moda 
brasileira. 

Para tanto, dos signos visuais associados à indumentária, é fundamental compreender que o 
corpo negro intrinsecamente, carrega em sua própria corporiedade; memórias; lutas e, 
simultaneamente, os estigmas impostos por uma sociedade estruturada no imaginário colonial. Para 
(Santos, 2022), no campo social da colonialidade, o sujeito/corpo negro é categorizado como um 
objeto e é destituído do seu valor cultural, social e simbólico. Como por exemplo, o trabalho dos 
negros e negras 'de ganho', os quais transportavam sobre as cabeças os produtos que vendiam, 
atrelados a sustentar cidades por meio dos seus ofícios urbanos e subalternos. 

Neste sentido, o artigo propõe um olhar iconográfico da moda afro-brasileira a partir de três 
eixos simultâneos — corpo, fé e ornamento — a fim de compreender como o vestuário e os adornos 
expressam modos de existência, resistência e pertencimento. Por meio do estudo de imagens de 
acervos históricos e da leitura estética de práticas visuais negras, busca-se evidenciar - a potência das 
roupas afro-diaspóricas, do corpo negro como sujeito na sociedade e dos adornamentos - como 
documentos vivos da cultura afro-brasileira.  

                                                           
1 Bacharel em Moda e Mestranda em Design de Vestuário e Moda – UDESC. 

2 Professora Titular da Universidade do Estado de Santa Catarina.  
 
3 Professora Titular da Universidade do Estado de Santa Catarina 



 

136 
 

Classifica-se a pesquisa como qualitativa, quanto ao problema de pesquisa, descritiva, em 
relação aos seus objetivos e pesquisa bibliográfica, quanto aos procedimentos técnicos para a coleta 
dos dados. As próximas seções deste artigo estão organizadas da seguinte maneira: a segunda seção 
apresenta a fundamentação teórica acerca das visualidades e representações do corpo negro; 
ornamento e ancestralidades com as joias e indumentárias sagradas; a terceira seção os resultados 
encontrados e discussões; e, finalmente, as considerações finais são apresentadas na quinta seção. 

2 AS VISUALIDADES DO CORPO NEGRO E A COLONIALIDADE DO OLHAR: REFLEXÕES SOBRE 
REPRESENTAÇÃO E PODER. 

As representações constituem dispositivos fundamentais na construção das identidades, uma 
vez que, operam na formação dos imaginários sociais, e configuram-se como sistemas de significado, 
por meio dos quais efetuamos a representação do mundo tanto no âmbito para entendimento 
pessoal, como na comunicação interpessoal (Hall, 2003). O autor suscita que o poder de definir quem 
somos, reside das práticas representacionais que nos cercam, dado que, operam na produção de 
sentido, organizam os discursos e moldam a maneira como os sujeitos percebem a si mesmos e aos 
outros. Para Hall (2003), a representação urge como local de poder e regulamentação, no qual, nessa 
mesma linha de pensamento, Gonzalez (2020, p. 128) afirma que ‘’[...] não somos sujeitos do nosso 
próprio discurso, na medida em que falado pelo outro’’ A autora amplia seu argumento ao afirmar 
que dentro da perspectiva lacaniana, os sujeitos negros estão caracterizados na categoria de infans, 
infantilizados e falados de si mesmos na terceira pessoa: 

 
Do mesmo modo, nós, mulheres e não brancas, somos convocadas, definidas e 
classificadas por um sistema ideológico de dominação que nos infantiliza. Ao nos 
impor um lugar inferior dentro de sua hierarquia (sustentado por nossas condições 
biológicas de sexo e raça), suprime nossa humanidade precisamente porque nos 
nega o direito de ser sujeitos não apenas de nosso próprio discurso, mas de nossa 
própria história (Gonzalez, 2020, p.128) 

 

A negação da própria voz e do direito de contar a própria história, conduzida por Gonzalez 
(2020), articula-se à perspectiva de Olszewk (1989), que argumenta que, aqueles sem representação 
social e poder para defender seus interesses, tiveram sua história escrita por brancos. Partindo dessa 
perspectiva, entende-se que, além do apagamento cultural, a colonização negou e tirou o lugar de 
fala de sujeitos negros, tirando-os o direito de serem sujeitos de seu próprio discurso e história, 
processo que se deu não apenas pela voz e pela escrita, mas também por meio das representações 
visuais. 

Na linha da antropologia visual, Santos (2022, p. 17) afirma que ‘’Os acervos são encruzilhadas 
e podem nos apontar caminhos que estavam fora de nossos horizontes’’ sob o qual, abrirmos o olhar 
para tecituras antes invisibilizadas.  As imagens fotográficas, portanto, mostram-se como 
testemunhos oculares e exerceram um papel de destaque na sociedade brasileira do século XIX, 
período em que sua difusão foi significativa, sendo o país reconhecido por Maud (2005) como o 
“Império do Retrato. Complementarmente, as pinturas do século XIX também representavam as 
classes populares e urbanas do país, funcionando como importantes referências para estudos 
posteriores. 

Com um olhar antropológico sobre imagens de corpos negros na produção fotográfica na Bahia 
no século XIX, Santos (2022, p.12) investiga como essas imagens elaboram uma narrativa de memória 
na população negra, em que, esses corpos eram retratados dentro do âmbito da submissão, 
folclorização e exotização, onde a busca por ‘’[...] referências nas quais a produção de corpos negros 
fosse retratada com dignidade e altivez’’ era escassa dentro de uma dinâmica escravagista desses 



 

137 
 

corpos e sujeitos. Simultaneamente, no século XIX, intensificou-se o desejo das elites europeias de 
explorar e conhecer o que consideravam exótico em terras distantes, contexto em que a população 
negra estava inserida, sendo percebida como "tipos exóticos" e fortemente atraída pelo olhar 
estrangeiro: 

 

No caso das fotografias em especial, havia diversificações em estilos, poses, técnicas 
e afins, mas quando se tratava de retratos de pessoas negras, as produções, em sua 
maioria, tomavam a forma dos chamados “typos humanos”, o que no Brasil era 
produzido principalmente por profissionais em ateliês renomados e vendidos a um 
público internacional que estava interessado nos “tipos exóticos” que aqui 
habitavam. O resultado foi uma gama de imagens de mulheres e homens negros 
escravizados, forros e libertos, com roupas e objetos que denotassem funções 
braçais e profissões. Junto a isso, havia as fotografias denominadas antropológicas, 
que geralmente apresentavam corpos desnudados ou seminus, estas circulavam 
massivamente entre os conhecidos homens da ciência, e foram produzidas no 
contexto da busca pela confirmação das teorias evolucionistas e raciais que se 
intensificavam no século XIX (Rossoti, 2023, p. 8).   

 

A representação da população negra na fotografia era, predominantemente, filtrada por um 
olhar estrangeiro, exótico e objetificado. Suas imagens, em grande parte, retratavam o trabalho e a 
nudez, tanto em estúdios com cenários internos quanto em espaços públicos. Um ponto crucial dessa 
representação era o corpo negro visto como mero objeto de trabalho, mesmo em ambientes de 
estúdio, onde as fotografias encenavam cenas de seus ofícios. Nesse sentido, Rossoti (2023) afirma 
que, nos estúdios internos, os fotógrafos construíam narrativas com o objetivo de reforçar o ideário 
de subalternidade negra, alinhado à demanda dos consumidores do "velho mundo". Um exemplo 
notório são os catálogos de fotografia de "tipos humanos", com registros etnográficos e 
antropológicos, disseminados no Brasil pelo fotógrafo Christiano Junior. Em suas coleções, ele criou 
os "tipos de pretos" (Figura 1), com homens e mulheres negras usando vestimentas e utensílios que 
ilustravam seus trabalhos urbanos, como quitandeiras, vendedores e lavadeiras, entre outras figuras 
urbanas retratadas. 

 

Figura 1- Typos de Preto. 

 

Fonte: Elaborado pela autora da obra de Christiano Junior, 1864. 



 

138 
 

 

Nas fotografias de Christiano Junior, é evidenciado o trabalho de ganho, praticado por sua 
maioria entre mulheres e homens negros principalmente na cidade de Salvador, Rio de Janeiro e 
Recife. Estes serviços urbanos eram realizados por mulheres - conhecidas como quituteiras, 
ganhadeiras, vendedeiras - e homens africanos, forros ou alugados, no qual transportavam sob a 
cabeça alimentos, bebidas, objetos ou móveis. O tabuleiro de ganho, elemento central do seu 
trabalho, consistia em uma caixa – geralmente de madeira ou vidro – utilizada para expor os produtos 
a serem comercializados. Este objeto, portanto, sinalizava a natureza do trabalho urbano 
desempenhado (Lody, 2006). 

A fotografia do século XIX manifestava-se de diversas formas, cada uma com suas 
particularidades e propósitos. Além dos "tipos de pretos" de Christiano Junior, que se inseriam em 
uma lógica de categorização, outros formatos ganhavam destaque e democratizavam o acesso à 
imagem. Nesse contexto de variadas representações visuais, o fotógrafo francês André Disdéri 
introduziu os retratos chamados de cartes de visite, uma alternativa para as fotografias padrões com 
preços caros e destinado apenas às classes mais ricas. Os cartes de visite - cartões de visita - eram 
retratos, medindo aproximadamente 5x9 centímetros, produzidos em série, a partir de um sistema 
de lentes múltiplas. De acordo com o autor, é nesse contexto que emergem os "tipos exóticos", 
retratando as camadas populares da sociedade (Leite, 2011). 

Neles, o autor disserta que se observava também a possibilidade de os clientes incorporarem 
sua própria indumentária, desde objetos cotidianos até roupas do dia a dia, ostentando traços da 
moda desejada, mesmo que os ateliês oferecessem vestimentas muitas vezes inacessíveis. Como 
também, essas pessoas buscavam, por meio desses objetos, contar sua própria história, com muitos 
optando por serem retratados com suas ferramentas de trabalho ou seu ícone pessoal. Esses retratos, 
de acordo com Leite, agregavam fragmentos da personalidade do indivíduo, que eram incorporados 
e reincorporados na sala de poses, o local onde se estabelecia a construção individual. 

Seguindo essa perspectiva, é possível compreender como as indumentárias e adornos 
expressavam identidades e costumes, mesmo em um período marcado pela supressão de culturas e 
estéticas. Leite (2011) afirma que muitos buscavam ser retratados com suas ferramentas de trabalho, 
elementos que, incorporados agregariam fragmentos da personalidade do indivíduo e contribuiriam 
para a construção de sua identidade. 

No entanto, essa perspectiva idealizada de Leite contrasta drasticamente com a realidade das 
pessoas negras inseridas no sistema escravagista. Conforme Menezes (2020) aponta, para esses 
indivíduos, o poder de escolha sobre a própria representação era praticamente inexistente. Eram 
raríssimos os registros fotográficos de pessoas negras que tinham a capacidade de pagar ou negociar 
suas formas de representação, sendo essa uma prerrogativa limitada aos poucos livres e libertos que 
conseguiam encomendar suas próprias fotografias. Essa disparidade nos modos de registro evidencia 
o costumbrismo presente nas fotografias da época, que, invariavelmente, partiam de um olhar 
colonial e exótico sobre as visualidades e representações negras. 

Como já apontado por Rossoti (2023), as fotografias eram meticulosamente montadas pelos 
fotógrafos e, frequentemente, encomendadas para atender a uma demanda específica e 
momentânea. Sob essa ótica, de acordo com Santos (2022, p.22) ‘’Com isso, não significa dizer, que 
essas imagens ao longo do tempo não sofreram alterações a ponto de ganhar sentidos novos para 
quem as olha, para quem as sente, para quem as pensa e para quem as pesquisa’’. A esse respeito, 
compreendemos que, além de representar, a fotografia comunica, e trabalha conjuntamente com a 
semiótica visual, e que, dentro desses registros, compreendemos que o corpo negro era tido como 
objeto de trabalho, e possuído por um desejo pitoresco e desumanizado sobre si. No entanto, além 
da submissão do corpo, os fotógrafos buscavam retratar e criar dinâmicas previamente pensadas e 



 

139 
 

calculadas, com foco no desenvolvimento da industrialização nacional. Nesse sentido, percebe-se que, 
além de uma construção imagética colonial, essas fotografias revelam uma violência silenciosa 
planejada. Isso porque, nelas, os indivíduos escravizados não aparecem com marcas de grilhões ou 
outras evidências físicas de maus-tratos. Sobre essa questão, Menezes (2020) acentua: 

 

Em plena crise do escravismo, o fotógrafo produziu um conjunto de imagens sem 
sinais de grilhões, conflito ou resistência. O que aparece é uma escravidão 
suavizada, ordenada, romantizada. As descrições nos anúncios de fuga, relatos de 
viajantes e documentos de época estão repletas de marcas de violência e abuso 
sobre o corpo dos escravizados – cicatrizes, marcas de ferro e chicote, uso de 
gargalheiras e máscaras de flandres, queimaduras e amputações de membros –, 
mas a fotografia de Ferrez é sintomaticamente plácida. Seria bela, se não carregasse 
implicitamente tamanha violência (Menezes, 2020, p. 1). 

 

Nesse diálogo, Menezes (2020) disserta a produção fotográfica feita no Brasil no século XIX a 
partir do olhar do fotógrafo brasileiro Marc Ferrez (Figura 2). O autor articula que os registros 
fotográficos, além de registrar, remontam discursos imagéticos de seu tempo, e que dentro do Brasil 
Império, a fotografia agia além da neutralidade, no qual, criara um discurso de um Brasil moderno, 
porém, analogamente arcaico, forjado em um sistema escravista e explorador. 

 

 

Figura 2 - Escrava de Ganho Vendedora. 

 

Fonte: Marc Ferrez, 1880. 



 

140 
 

 

Na obra de Marc Ferrez (Figura 2), o cotidiano brasileiro é reproduzido através de cenas como 
a de uma ganhadeira, com seu tabuleiro sob a cabeça e sua indumentária típica. Contudo, dentro 
dessa representação, não encontramos nome ou informações sobre a mulher fotografada, o que 
evidencia a análise de Menezes (2020): "Quase nada sabemos deles: nome, muito menos sobrenome, 
idade, parentesco, desejos ou sonhos". Essa ausência de dados configura, portanto, a subalternidade 
inerente a essas representações visuais. Desse modo, fica clara a intersecção entre o corpo negro e 
as representações visuais, revelando os discursos criados a partir desses olhares e registros coloniais. 

 

3 FÉ, ORNAMENTO E INDUMENTÁRIA: A EXPRESSÃO ANCESTRAL E AS REPRESENTAÇÕES 
ICONOGRÁFICAS AFRO-BRASILEIRAS. 

A cultura material africana, manifesta-se como um receptáculo de memória e tradição oral, no 
qual, mesmo inserida no processo de colonização do Brasil-Colônia e Império, manteve suas 
tecnologias ancestrais salvaguardadas (Lody, 2001). A partir do tráfico transatlântico começou a surgir 
uma cultura afro-brasileira, rica de sincretismos africanos, europeus e originários como também, uma 
cultura e estética afrodiaspórica, criada nessa junção de saberes e identidades forjadas na diáspora. 

Os primeiros escravizados a chegarem no Brasil foi no século XVI, do Senegal e Serra Leoa, e no 
século XVII de Angola e do Congo, conhecidos como bantos (Marques, 2023). Lody (2001) afirma, que 
a construção da identidade afro-brasileira possui referências significativas do ocidente da África- 
Subsaariana e Banto ocidental, e que ao falar da presença africana no Brasil, temos uma aculturação 
da África Negra com referências do Islã: 

 

Essa África que chegou ao Brasil é predominantemente ocidental, numericamente 
Banto, sofisticadamene sudanesa e fortemente islâmica. Ela está também presente 
na composição cultural portuguesa, trazendo para a realidade brasileira uma 
africanização dupla, ou seja: uma colonização portuguesa, inicialmente afro-ibérica, 
e contatos com a África Negra durante três séculos de escravidão (Lody, 2001, p.21). 

 

Nessa lida, a história brasileira é construída pelas relações inter-étnicas, no qual, o modelo 
cultural africano mescla-se na criação da identidade afro-brasileira. A indumentário afro-diaspórica 
cria-se nesse cenário de sincretismos - africanos e europeus - culturais e identitários, no qual, os 
sujeitos negros mesmo dentro de um sistema de opressão e subalternização, preservaram sua cultura 
e memória por meio das indumentárias, em que, por meio das fotografias do Brasil Imperial, é possível 
analisar as vestes da população africana e afro-brasileira que se desenvolvia na sociedade.  

Dentro das vestimentas do século XIX, Sousa (2023) destaca que as vestimentas comunicavam 
valor social no Brasil-Colônia, e refletiam a hierarquia de distinção social da sociedade brasileira da 
época. Os senhores ostentavam em suas vestimentas, e possuíam total controle sobre as vestes dos 
negros escravizados no qual era seguido o pensamento do padre Antônio Vieira, em que, as roupas 
eram utilizadas apenas para ‘’tapar as vergonhas’’, e serviam para a funcionalidade de cobrir as partes 
intímas de corpos que eram vistos apenas para uso funcional e explorativo. 

Nesse modo, a roupa básica de escravo era confeccionada por meio dos teares em fazendas ou 
engenhos, onde confeccionavam de uma a duas peças por pessoa escravizada, no qual, ela usaria a 
peça por tempo indeterminado. Com tecidos simples como algodão natural e de baixa materialidade, 



 

141 
 

as roupas dos escravos eram tecidos grosseiros em uma época em que a roupa era sinônimo de 
posição social e riqueza material. 

Para tanto, uma das vestimentas dos escravizados no século XIX seria a ‘’ Roupa de Ração’’ 
(Figura 3), material simples provido de saco de ração, que representava também rituais africanos nos 
terreiros, utilizada em preceitos espirituais de religiões matrizes africanas (Lody, 2015). 

 

Figura 3 - Roupa de Ração 

 

Fonte: Jornal da USP 

 

A roupa de ração se encontra com as vestimentas e funções dos carregadores, homens 
escravizados com calções de algodão barato - ou roupas recicladas dos senhores - e camisa branca, 
juntamente com chapéu de palha e descalços - característica de identificação de pessoas escravizadas 
- no século XIX (Lody, 2006). Essas vestes possuem semelhanças estéticas com a roupa de capoeirista, 
criada dentro das relações urbanas e que de acordo com Lody (p. 258) ‘’[...] era calça comum, com a 
bainha arregaçada, pés descalços e camisa tipo abadá, feita de saco de açúcar ou farinha do reino [...].   

Existia também o conceito de ‘’vestir-se negra’’ baseado no padrão de duas peças: blusa e saia, 
com referências da diáspora africana, com os turbantes e as joias (Rossoti, 2019). Entretanto, o traje 
marcador da mulher negra na sociedade, era robusto, vistoso, carregando muitos panos e 
identidades, conhecido como traje de crioula. O traje possui influências e elementos de origens 
diversas, porém, se descreve como um traje cultural desenvolvido na diáspora pelos negros e seus 
descendentes. Possuindo várias ocasiões de uso, o traje é utilizado como roupa sagrada no 
candomblé, bem como indumentária típica das mulheres que vendem acarajé (Souza, 2007). 

Lody (2015) aborda que a indumentária é a expressão de um território de identidade 
experimentada no corpo, e que essas indumentárias conhecidas por diversos nomes - traje de baiana, 
de crioula; a mulher de saia; baiana de candomblé; baiana do Bonfim; baiana da Boa Morte ou baiana 
de beca - são tradições vestuais da diáspora que reúnem diversos sincretismos e relações, como a 
estética barroca da Europa, as peças africanas do Ocidente e a presença afro-islâmica. A indumentária 



 

142 
 

da baiana, é marcada pela abundância de panos; como o pano de vestir, o pano de cabeça e o pano 
de richelieu, nesse sentido, Lody (2015, p. 29) disserta: 

 

A indumentária da baiana é uma rica e complexa montagem e panos. Anáguas, 
várias engomadas, com rendas, entremeios e de ponta. Saia, geralmente com cinco 
metros de roda, de tecidos diversos, com fitas e rendas entre demais detalhes na 
barra. Camizu ou camisa, geralmente rebordada na altura do busto. Bata, usada por 
cima, de tecido mais fino. Pano da costa para diferentes usos. As saias armadas, 
volumosas e arredondadas são uma herança da indumentária europeia - saias à 
francesa. Batas largas, frescas, ecologicamente cômodas, são indícios de origem 
muçulmana, como os chinelos de pontas de couro branco [...]. Nos candomblés, as 
indumentárias de baiana ganham sentido cerimonial e geralmente conservam 
aspectos tradicionais.  

 

Esses modos de vestir, de acordo com Rossoti (2023, p.17), eram performances do cotidiano de 
mulheres negras, que mesmo em uma sociedade escravagista, subverteram o estigma com suas 
vestes opulentas e composta de códigos visuais e ferramentas de identidade e tradição. A autora 
comenta que:   

Não era somente sobre vestir uma “boa” roupa, era sobre criar parâmetros de uma 
“boa roupa”, que incorporassem seus gostos, interações, necessidades de trabalho 
e toda a gama do que fazia parte de seu universo. E que também fossem lidas, 
intencionalmente, como dispendiosas. Pois no Império do retrato, não bastava “ser” 
e “fazer”, precisava “mostrar-se fazendo”. Outra dimensão disso era que as 
fotografadas não eram apenas mulheres, eram também negras que (sobre)viviam 
em uma sociedade patriarcal e escravagista. A sobrevivência de seus corpos estava 
relacionada à sobrevivência de suas epistemes e o “vestir-se” não era apenas uma 
cobertura de seus corpos, era o que Schechner identifica como afirmação de 
identidade daqueles que executam a performance, pois, para o autor performances 
contam histórias. Uma mulher como a da imagem a seguir sabe que será vista, 
consumida e que sua imagem circulará, então performar ações como a manutenção 
de sua pose, o encarar a máquina fotográfica e o vestir-se contribui para o que 
reivindicamos como autodefinição das mulheres negras. 

Por meio das iconografias, de pinturas do século XIX como Debret, Rugendas, Carlos Julião e 
fotografias de Christiano Junior, Marc Ferrez e do século XIX, Pierre Fatumbi Verger, é possível 
visualizar as maneiras negras de vestir-se, por meio das suas composições visuais com as 
indumentárias e adornos (Figura 4). 

Figura 4 - Mulher Negra da Bahia 



 

143 
 

 

Fonte: Marc Ferrez, 1885. 

 

Na foto de Marc Ferrez, é possível vislumbrar uma mulher negra bem-vestida e adornada, 
dentro do que Rossoti (2023) denomina de opulência, contrapondo os trajes de sobriedade. A 
opulência de acordo com a autora seria ‘’ [...] como uma associação das fotografias que continham 
roupas e adornos que se aproximavam de um padrão de enriquecimento, como: saias 
volumosas/estampadas, por conta de como isso encarecia as peças.’’, e no caso das roupas de 
sobriedade, seriam fotografias que continham vestimentas mais simples, sendo possível visualizar 
essas diferenças nas obras (Figura 5 e 6) do artista Joaquim Cândido Guilhobel. 

Figura 5 - Negra Ricamente Vestida 

 

Fonte: Joaquim Cândido Guilhobel, 1814; Itaú Cultural. 



 

144 
 

Figura 6 - Negra vendedora de Quinquilharias 

 

Fonte: Joaquim Cândido Guilhobel, 1814; Itaú Cultural. 

 

Tais representações, feitas de pintura à aguada e aquarela sob o papel, exibem os costumes 
vestuais das mulheres negras da época, e as diferenças entre suas roupas e posturas. A imagem Negra 
Vendedora de Quinquilharias (Figura 6) apresenta uma mulher negra em seu ofício de ganhadeira, 
carregando seu tabuleiro de ganho de louças sob a cabeça. Nota-se, que a ganhadeira está descalça, 
característica de pessoas escravizadas da época, e que seu traje se apresenta maltrapilho, com roupas 
em condições de sobriedade, conceituado por Rossoti (2023). Outrora, mesmo com roupas simples, 
é possível identificar simbolos da diáspora, como o pano da costa, as joias e o torço (turbante) 
coberto. 

Em contraponto, na obra Negra Ricamente Vestida (Figura 5) é possível identificar pelo título 
da obra, que se trata de uma mulher negra robusta socialmente e visualmente, por meio da sua 
indumentária suntuosa e de sua opulência (Rossoti, 2023). Suas vestes irão possuir cores vivas e panos 
volumosos, com as joias reluzentes e seu chapéu robusto sob a cabeça. Nota-se, que a mulher negra 
usa calçados, denotando por meio de seus trajes e do calçado, ser uma mulher alforriada. Assim, 
compreendemos que as indumentárias, dentro de um sistema de moda, demonstram suas 
identidades e culturas, como diferenças sociais, além disso, comunicam socialmente o lugar de cada 
indivíduo dentro da sociedade do século XIX. 

Outora, é visto dentro dessas representações a presença de joias, outro elemento característico 
dos trajes afro-brasileiras do século XIX. Esses objetos sagrados, eram utilizados tanto no âmbito 
privado quanto público, e marcaram a construção da joalheria afro-brasileira (Lody, 2001). Com a 
fusão de diversas etnias africanas dentro desse território, cada povo carregou suas próprias 
tecnologias, no qual destacam-se os Fanti-Achanti da África Ocidental com seus saberes com os metais 
e fundição do bronze, como também, saberes de outros povos com a fundição de metais, tecelagem, 
entalhes em madeira, fiação e entre outros (Lody, 2001). Suas técnicas de fundição e martelar, são 
vistas nas joalherias do século XVIII e XIX e nos objetos feitos de latão dourado, cobre, chumbo, 
flandres e bronze, possuindo também objetos de couro recoberto por couro, como as pencas de prata 
usada pelas mulheres negras escravizadas (Lody, 2001).  

No cenário da joalheria afro-brasileira, as Joias de Crioula emergem com destaque, sendo 
caracterizadas por Factum (2009) como um verdadeiro design de resistência. Factum (2009) explica, 



 

145 
 

que a joalheria produzida por escravos na Bahia exemplifica essa ideia de design de resistência, não 
pela sua forma muitas vezes híbrida, mas pelo seu profundo significado de uso, que expressava a 
oposição da população negra ao regime escravocrata. Para mulheres negras e mestiças — fossem elas 
escravizadas, alforriadas ou já livres — o ato de usar essas joias representava a salvaguarda de sua 
cultura, a reafirmação de sua identidade, a manutenção da autoestima e, crucialmente, um ato de 
resistência contra a desumanização e a condição de mercadoria a que estavam submetidas. 

Com a crescente tendência de cultos afro-religiosos, emerge os ferramenteiros de santos - 
artesãos que trabalhavam na produção de objetos de culto usado nas cerimônias - que construíram 
objetos religiosos do candomblé por meio da técnica de fundição (Bittencourt, 2005). Dentre essas 
ferramentas, destacavam-se: fios de contas (ilêques), brincos - corais, contas, pitanguinhas, búzios e 
entre outros - pulseiras, braçadeiras e tornozeleiras, podendo ser de aros de latão, palha da costa 
trançada e entre outras formas de criações. 

Lody (2001, p.46) diz que ‘’ O brasileiro, por costume e tradição, traz junto ao seu corpo alguns 
objetos que lhe deem uma proteção mágica’’, e esses objetos que caracterizavam a joia afro-
brasileira, ornamentavam como segurança religiosa para os adeptos dos candomblés, simpatizantes 
ou com interesse curioso. Entre essas joias de axé, destaca-se os balangandãs, joia exclusivamente 
brasileira manifestando-se como amuleto protetivo e luxuoso usado pelas mulheres negras 
opulentas: 

Assim, a penca de balangandã possuía um forte caráter religioso, por ser um meio 
de permissão para que as escravizadas declarassem sua religião oficial, mesmo que 
só aparentemente. Essa peça foi primeiramente identificada nos trajes das negras 
do “ganho” em praças públicas em Salvador no século XIX. Seu uso se deu 
principalmente entre as mulheres vendedoras que as usavam como protetores do 
dinheiro e do “ganho” e também no traje de beca das crioulas em dias festivos 
(Teixeira, 2017, p. 852). 

Essas joias compostas de sincretismos e significados sacralizados, eram considerados amuletos 
que afastavam o ‘’mau olhado’’ e significam abundância e riqueza, utilizada muitas vezes na cintura, 
como forma de proteção e fertilidade (Figura 7). A peça continha volume e quantidades, sendo 
geralmente de 20 a 30 peças, e geralmente confeccionada em metal ou prata (Teixeira, 2017). 

Figura 7 - Penca de Balangandan. 

 

Fonte: Acervo do Instituto Feminino Henriqueta Catharino, Salvador, Bahía.; (1900). 



 

146 
 

Para tanto, na imagem Penca de Balagandan (Figura 7) observam-se as visualidades associadas 
às peças tradicionais da joalheria crioula afro-brasileira, ilustrada por, as pencas de balangandãs 
dispostas na cintura, os colares robustos (correntões) ao redor do pescoço, braceletes em placa e o 
uso do torço. Esses elementos compõem o repertório estético das joias de crioula como adornos de 
resistência cultural, utilizados por mulheres negras no século XIX, cuja presença subverte os códigos 
coloniais por meio da afirmação de uma estética própria. As joias e os trajes, nesse contexto, operam 
como dispositivos visuais de expressão identitária, política e simbólica, materializando saberes e 
pertencimentos afro-diaspóricos. 

 

4 RESULTADOS E DISCUSSÃO 

As visualidades são poderosas ferramentas para a compreensão pessoal e a comunicação 
interpessoal. O reconhecimento do poder simbólico e cultural inerente às imagens deriva da 
percepção de que as representações são fundamentais na construção de identidades. Torna-se, 
portanto, imperativo refletir sobre a semiótica dessas imagens, questionando: quais representações 
nos foram legadas e quais estamos co-criando a partir delas? 

Nessa perspectiva, o estudo iconográfico das representações se revela um campo profícuo para 
a investigação da memória, da cultura e da antropologia. Contudo, esse estudo exige uma análise 
crítica, histórica e decolonial que transcenda a mera superfície da imagem, mergulhando em seu 
contexto e na compreensão do corpo nela deferido. 

Compreendemos que as representações – especialmente por meio de fotografias e pinturas – 
são valiosas ferramentas de salvaguarda, memória e estudo. No entanto, é crucial reconhecer que 
muitas dessas imagens foram produzidas sob um olhar colonial, dominado pelo homem branco e 
focado em pessoas negras. Essa ótica perpetuou um poder simbólico que estabeleceu e reforçou 
diferenças de posições raciais da época, relegando, majoritariamente, a pessoa negra a 
representações subalternas e simbolicamente escravagistas. 

De acordo com Martins (2021), o corpo é o lócus da memória, a residência do tempo – passado, 
presente e futuro – e o receptáculo intrínseco da palavra-memória-tempo. Assim, o estudo das 
representações iniciais do corpo negro – a partir do advento da fotografia no século XIX – nos remete 
às memórias e culturas diaspóricas que se forjaram neste território. 

Durante séculos, o corpo negro foi imposto à escravidão e à subalternização. Contudo, mesmo 
sob essa opressão, ele carregou e manifestou, por meio de si, expressões espirituais, estéticas e 
culturais. Essa manifestação se deu, de forma proeminente, através da indumentária e dos adornos 
que o corpo carregava. 

Entende-se, portanto, que a vestimenta e o corpo que a carrega trabalham intrinsecamente em 
seus significados e significâncias, pois estão atrelados em seus conjuntos e posições sociais. No caso 
da ornamentação do corpo por meio dos trajes e joias de crioula, observamos uma notável ruptura 
com a representação caricata e submissa. Mulheres negras, por meio de suas indumentárias, 
materializavam identidades, valores e crenças ancestrais, portando-se com dignidade, altivez e 
opulência. 

A roupa funcionava como uma ferramenta de salvaguarda de sua fé, de seu território e de seu 
corpo. Por meio dos adornos, protegiam-se, ostentavam sua estética e subvertiam o sistema vigente. 
O corpo, a fé e o ornamento agem, assim, de forma conjunta e intrínseca, constituindo-se em veículos 
de uma identidade afrodiaspórica. Por meio de sua corporalidade, de seu sagrado e da vestimenta, 



 

147 
 

guardaram culturas, memórias e resistiram ao sistema. O corpo atua como depositário da experiência, 
a fé como proteção espiritual, e o ornamento como expressão estética e ancestral. 

Juntos, esses três elementos foram fatores proeminentes nas representações iconográficas do 
século XIX. E juntos, são marcadores sociais, estéticos e políticos, por meio dos quais descobrimos e 
redescobrimos o que Lipovetsky (2010, p. 24) afirmou: "a moda é um fenômeno que deveria ser 
central em nossas tentativas de compreender a nós mesmos em nossa situação histórica". Através 
desses registros, conseguimos resgatar "negras maneiras de vestir" e compreender referências do 
presente, bem como criar a partir desses patrimônios simbólicos ancestrais, gerando registros de 
memória e estudos no campo da moda. Faz-se valer, assim, o que Beatriz Nascimento (1989) 
enunciou: "É preciso imagem para recuperar identidade". 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A construção da moda afro-brasileira está profundamente enraizada nos processos históricos 
da diáspora, nos quais memória, espiritualidade e estética se entrelaçam para formar um repertório 
visual de resistência. Ao longo deste artigo, foi possível perceber que a ancestralidade não apenas 
orienta as práticas visuais e vestuais, como também atua como um motor criativo e político, capaz de 
reivindicar narrativas e subjetividades negras apagadas ao longo do tempo. 

As imagens analisadas — sejam pinturas do século XIX ou fotografias históricas — revelam um 
campo fértil para investigar como os corpos negros foram e continuam sendo espaços de negociação 
simbólica. Nessas representações, os trajes e adornos não se limitam à funcionalidade; operam como 
signos de pertencimento, espiritualidade e afirmação identitária. A moda, neste contexto, é um 
dispositivo de memória que carrega consigo a força das tecnologias ancestrais africanas e a 
complexidade dos sincretismos formados no Brasil. 

Ao observar as imagens de mulheres negras no século XIX, nota-se que os trajes, os adornos, 
os gestos e as poses não estão ali de forma aleatória: são escolhas, atuações e performances que 
comunicam mais do que o olhar ocidental quis registrar. São, sobretudo, modos de inscrever-se no 
mundo, de afirmar uma subjetividade diante de um sistema que negava humanidade, estética e 
espiritualidade a esses corpos. Assim, o vestir-se dessas mulheres — com joias robustas, panos 
volumosos, turbantes, balangandãs e rendas — é também um escrever-se.  

As iconografias, portanto, revelam camadas de leitura que ultrapassam o visível, funcionando 
como arquivos vivos da cultura afro-brasileira. Olhar para essas imagens com atenção crítica e 
decolonial é resgatar não apenas histórias de opressão, mas também estratégias de reinvenção, 
altivez e agência cultural. Ao reconhecer o valor estético, simbólico e político da moda afro-brasileira, 
reafirma-se a necessidade de incluir essas visualidades no centro dos estudos da moda e da cultura, 
não como exceção, mas como parte constituinte e estruturante da história da moda no Brasil. 

REFERÊNCIAS 

ANDRADE, Paulo. Roupas padronizadas para escravizados marcaram início da indústria de vestuário 
no Brasil. Jornal da USP, 14 jan. 2020. Disponível em: https://jornal.usp.br/ciencias/ciencias-
humanas/roupas-padronizadas-para-escravos-marcaram-inicio-da-industria-de-vestuario-no-brasil. 
Acesso em: 03 mar. 2025. 

FERREZ, Marc. Escrava - Raríssima fotografia em albumina de uma escrava de ganho vendedora. c. 
1880. Fotografia, albumina. In: R. M. GOUVEA LEILÕES. [S. l.]: R. M. Gouvea Leilões. Disponível em: 
https://www.rmgouvealeiloes.com.br/peca.asp?Id=21371360. Acesso em: 01 jun. 2025. 



 

148 
 

FERREZ, Marc. Mulher negra da Bahia. c. 1885. Fotografia, cópia em gelatina/prata. In: BRASILIANA 
FOTOGRÁFICA. [S. l.]: Biblioteca Nacional do Brasil. Disponível em: 
https://brasilianafotografica.bn.gov.br/brasiliana/handle/20.500.12156.1/2570. Acesso em: 01 jun. 
2025. 

GUILHOBEL, Joaquim Cândido. Negra Ricamente Vestida. 1814. Aquarela e aguada sobre papel. In: 
ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL DE ARTE E CULTURA BRASILEIRAS. São Paulo: Itaú Cultural, 2024. 
Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obras/113419-negra-ricamente-vestida. 
Acesso em: 01 jun. 2025. 

GUILHOBEL, Joaquim Cândido. Negra Vendedora de Quinquilharias. 1814. Aquarela e aguada sobre 
papel. In: ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL DE ARTE E CULTURA BRASILEIRAS. São Paulo: Itaú Cultural, 
2024. Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obras/113434-negra-vendedora-de-
quinquilharias. Acesso em: 01 jun. 2025. 

LODY, Raul. Dicionário de Arte Sacra e Técnicas Afro-Brasileiras. Rio de Janeiro: Pallas, 2006. 322 p. 

LODY, Raul. Moda e História: as indumentárias das mulheres de fé. São Paulo: Senac, 2015. 123 p. 

MARQUES, Marcel. TERREIRO FORA DO TERREIRO: candomblé do samba ao funk e o rito de 
passá. Revista Calundu, v. 7, p. 1-13, 2023. Disponível em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/49593/37678. Acesso em: 04 maio 
2025. 

OLSZEWSKI FILHA, Sofia. A fotografia e o negro na cidade do Salvador 1840-1914. Salvador: EGBA-
Fundação Cultural do Estado da Bahia, 1989. 

ROSSOTI, Beatrice. O BRASIL QUE VESTE AFRODIÁSPORA: a performance cotidiana de mulheres 
negras no século xix. Revista Calundu, [S. l.], cap. 7, 2023. 22 p. 

SANTOS, Ismael Silva dos. O QUE VEMOS NOS AFETA: corpos negros nas fotografias da bahia no 
século xix. 2022. 117 f. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Centro de Artes Humanidades e 
Letras, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2022. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/36766. Acesso em: 10 maio 2025. 

SILVA VASCONCELLOS, Christianne. Fotografías de Amas de Leche en Bahía: Evidencia visual de los 
aportes africanos a la familia esclavista en Brasil. Nómadas (Col), Bogotá, v. 35, p. 119-137, out. 2011. 
Disponível em: https://www.redalyc.org/pdf/1051/105122653008.pdf. Acesso em: 01 jun. 2025. 

SOTO, Renee. Penca de Balangandan. In: The House of Good Fortune. 9 jul. Disponível em: 
https://www.houseofgoodfortune.org/bonheur-blog/pencadebalangdan. Acesso em: 01 jun. 2025. 

SVENDSEN, Lars. Moda: uma filosofia. Noruega: Zahar, 2010. 233 p. 

 

SOBRE O/A/X AUTOR/A/X: 

Maria Eduarda Corrêa dos Santos - Autora 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0394731163938560 



 

149 
 

Maria Eduarda Corrêa dos Santos é mestranda em Design de Vestuário e Moda pelo Programa de Pós-
Graduação em Moda da UDESC, na linha de pesquisa Design de Moda e Sociedade. Graduada em 
Moda pela UDESC, é pesquisadora associada ao Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB) e à 
Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN). É pesquisadora e criadora de estética 
ancestral e afrofuturista, possuindo uma coleção intitulada Afrofuturismo. Suas linhas de pesquisa e 
interesse perpassam a moda ancestral e o vestir político. 

 

Neide Schulte – Orientadora 

Graduação em Desenho e Plástica pela Universidade Federal de Santa Maria UFSM-RS (1992), 
especialização em Ensino da Arte pela UNIVILLE e especialização em Moda pela Universidade do 
Estado de Santa Catarina UDESC-SC, mestrado em Engenharia de Produção pela Universidade Federal 
de Santa Catarina UFSC-SC (2003), doutorado em Design pela PUC-Rio (2011). Atualmente é 
professora titular da Universidade do Estado de Santa Catarina. Tem experiência nas áreas de Artes, 
Moda e Design com ênfase em sustentabilidade, atuando principalmente nos seguintes temas: moda, 
desenho digital, estamparia, desenvolvimento de coleção, ecomoda, sustentabilidade, 
responsabilidade socioambiental e cultural, economia solidária e questões de gênero.  

 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2166230362197561 

 

Icléia Silveira – Orientadora 

Doutora em Design pela Pontífice Universidade Católica do Rio de Janeiro PUC/RIO; Mestre em 
Engenharia de Produção pela Universidade Federal de Santa Catarina - UFSC; Especialista em Moda 
pela Universidade do Estado de Santa Catarina - UDESC; Especialista em Atuação para Docente em 
Nível Superior pela Universidade Federal de Santa Catarina - UFSC; Licenciada em Geografia pela 
Universidade Federal de Santa Catarina - UFSC; Professora Efetiva da Universidade do Estado de Santa 
Catarina - UDESC; Membro do Grupo de Pesquisa Design de Moda e Tecnologia (UDESC/CNPq); 
Coordenadora e Professora do Mestrado Profissional em Design de Vestuário e Moda 
PPGMODA/UDESC;  

 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7917562140074797 

 

 

 

 



 

150 
 

RAÇA E COLONIALISMO: OUTROS DETERMINANTES DA DESIGUALDADE SOCIAL EM ANGOLA 
 

RACE AND COLONIALISM: OTHER DETERMINANTS OF SOCIAL INEQUALITY IN ANGOLA 
 

 

          José Rodrigues Jamba Segunda 

 
“Não lutamos por integração ou por separação. Lutamos para 
sermos reconhecidos como seres humanos.” Malcolm X. 

 
 
INTRODUÇÃO 

A realidade social de Angola, ainda é sublinhado por enormes desigualdades estruturais no 
que toca a construção social colonial, escravocrata e patriarcalismo, que acaba apresentando ou 
reproduzindo questões sobre desigualdades sociais, ou de classe, e de gênero e desigualdade étnico-
racial, além dos conflitos que acabou contribuindo bastante na cultura da violência, fomentando ódio, 
antipatia do absolutismo e no mundo do trabalho. As desigualdades existentes vêm se intensificando 
ainda mais com a emergência do capitalismo. Com esse novo modo de produção e de ordem 
econômica e social, e a política, a pauperização de um vasto número de pessoas, agora com a posição 
de classe trabalhadora, se torna algo recorrente e em constante projeção.   

Embora tanto o feudalismo como o capitalismo tenham se originado no contexto europeu, 
sua compreensão nos permite entender como determinados fenômenos se expressaram e ganharam 
fôlego na comunidade angolana e não só. Entende-se de que o processo de colonização que ocorreu 
no século XX, trouxe consigo o fenômeno de hierarquização dos grupos, onde uns são caracterizados 
como subalternos e inferiores e enquanto outros vistos como superiores e detentores de 
conhecimento e da razão. Concernente à questão da colonização nos países africanos, Mbembe 
(2014), afirma que:   

 
A colonização exerceu um papel de subjugar e de apagar toda a cultura do 
colonizado, fazendo com que mudasse sua razão de viver e que também mudasse 
de razão: É, em parte, graças a sua fantástica capacidade de proliferação e 
metamorfose que faz estremecer o presente daqueles que escravizou, infiltrando-
se até nos seus sonhos, preenchendo seus pesadelos mais medonhos, antes de lhes 
arrebatar lamentos atrozes. Por sua vez, a colonização não passou de uma 
tecnologia ou de um simples dispositivo, não passou de ambiguidades. Foi também 
um complexo, uma trama de certezas, umas mais ilusórias do que outras: a força do 
falso. (Mbembe, 2014, p.19).  

 
O próprio colonialismo pressupõe de que o colonizador, colonizou pela ideia do imaginário 

diante aos valores dos colonizadores, nesse processo os valores das pessoas dominadas e exploradas 
passam a ser invisibilizadas, desvalorizadas, e excluídas, na qual acabam sendo tratados como povos 
sem valores, e sem culturas. A partir da pesquisa teórica em relação à desigualdade e o colonialismo, 
demonstram duelos centralizados, que retratam a ação histórica de uma comunidade civil, partindo 
de resistências e enfrentamentos sociais desses povos. 



 

151 
 

A decorrência do sistema do colonizador é compreendida a partir da regeneração das 
desigualdades históricas, sejam elas de caráter social, étnico-racial e de gênero, numa circunstância a 
uma modernização tradicionalista, da qual o ponto central é colonial, no que toca as pessoas ou 
grupos subalternizados, ou dominados. Sendo assim, percebe-se que as relações de dominação e de 
sujeição, no que tange ao centro e as periferias, não se limitam especificamente em aspectos de 
caráter econômico e político, em ocasião engloba a produção de conhecimento, cultura, e na 
construção de subjetividade, e a desigualdade.   

 
O RACISMO SILENCIADO: COLORISMO E EXCLUSÃO SOCIAL NA SOCIEDADE ANGOLANA 

 
O racismo na comunidade angolana reflete-se de diversas maneiras na sociedade, e que o país 

independentemente que a maioria da população ser negros de tom de pele mais retinta, ainda assim 
temos indivíduos que se declaram mulatos (claros) e brancos, o racismo é visível até à atualidade, 
embora não ser um assunto muito discutido na comunidade angolana. No entanto, as pessoas que se 
afirmam mulatos ou brancos têm ocupado cargos de privilégios e de destaques em Angola, sobretudo 
nos ministérios públicos, nas áreas das finanças e nos bancos, esses indivíduos várias vezes eram 
indicados entre eles “família em geral” (Jamba, 2004). 

Segundo Munanga (2004), entende que o racismo significaria sociologicamente uma ideologia 
que pleiteia a separação das sociedades em gerais (humanidade) com maior aprofundamento nos 
grupos designados raças contrapostas que têm traços físicos hereditários comuns, que estão 
diretamente conectados em aspectos psicológicos, morais, intelectuais, fisionomia, essas condições 
fazem parte em uma equivalência de princípios dissemelhantes, pode-se afirmar que é um sistema 
naturalmente hierarquizadas, que acaba diminuído subalternizado uma pessoa ou determinados 
indivíduos.  

Munanga (2004, p.8) afirma que o racista cria a raça no sentido sociológico, ou seja, a raça no 
imaginário do racista não é exclusivamente um grupo definido pelos traços físicos. A raça na cabeça 
dele é um grupo social com traços culturais, linguísticos e religiosos, que ele considera naturalmente 
inferiores ao grupo à qual ele pertence. É uma das ações que os brancos adotaram para diminuírem 
outros povos que têm cor de pele diferente a deles, e que se perpetua até na contemporaneidade. 

Para Quijano (2005), a raça é uma das principais categorias da modernidade, que presume a 
classificação dos territórios e das pessoas, partindo desse olhar a exploração de capital e de produção 
de riqueza propõe a ideia de categoria como raça, porque vai estruturando o mundo. A partir dessa 
ideia de que as pessoas e forças de trabalho, são compreendidas como se esses indivíduos não 
tivessem valor. Sendo que o capitalismo é uma forma de dominação de poder e que pressupõe a 
exploração de todas as formas de trabalho, quer seja, em trabalho escravo, infantil, doméstica, 
assalariado ou em trabalho cooperativo, ou mesmo de qualquer outro, em que reflete a dominação.  

 A situação do racismo é uma temática que está vigente na sociedade luandense, e que o 
racismo em Luanda muitas vezes ela já parte a partir das filas de espera para obtenção de alguma 
coisa. A situação do racismo perpassa de diversas dimensões na sociedade. Segundo a autora, a 
problemática do racismo está presente em qualquer parte do mundo, e que a sociedade angolana 
não é uma exceção.  É como o caso da corrupção em vários Estados jamais terá fim enquanto existir 
ser humano na terra (Henriques, 2015).  

De acordo o Rapper MCK (2011), em uma das suas canções com o título “Na fila do banco”, 
onde o cantor aborda sobre olhar das questões raciais na comunidade angolana, compreende-se a 
partir dessa música que o mercado de trabalho em Angola é uma das principais áreas que está 
colorido, sendo esses espaços ocupados por indivíduos que têm o tom de pele mais clara, em relação 
à cor da pele mais retinta ganham um salário muito abaixo do salário mínimo estabelecido pelo 
governo, enquanto os não minoria usufruem de um bom salário e que esse fenômeno se de diversas 
vezes pela tonalidade do tom de pele, não é sobre ter formação ou não.  



 

152 
 

Pontuando que é uma situação visível em Angola, no qual vários jovens não são selecionados, 
admitidos, em vagas, tradicionalmente ocupadas por indivíduos mestiços, mesmo quando o número 
dos candidatos for esmagadoramente de indivíduos de pele retinta. E que não necessariamente recai 
diretamente ao racismo, pelo fato do país ter a sua maior percentagem da população negros retintos, 
no entanto, Angola não está isento desse assunto, embora seja uma temática pouco discutido ou 
colocada em debate na sociedade angolana, mais que é manifesto na sociedade, sobretudo na 
exclusão dos jovens no mercado de trabalho. Um dos exemplos verifica-se quando se acessa um banco 
ou em operadoras de telefonia, é dificilmente visto pessoas de tom de pele mais retinta, e caso haja 
são em áreas marginalizadas pela comunidade em geral, como empregos na área da segurança e de 
limpeza. Ou seja, quanto mais retinta for a pele da pessoa, mais excluída tanto no funcionalismo 
público como nas empresas privadas.  

 
Imagem 1 – Marcha contra o racismo em Angola 

 
Fonte: DW Made for minds – 2021. 

 
Diante o ponto de vista abordado pelo Rapper MCK na sua música “Na fila do banco” 

concernente a presença do racismo na sociedade angolana, já para o Rapper Yannick Afroman (2010), 
em uma das suas canções que tem como título “realista” em um dos versos retrata a frase “eu não 
sou racista sou realista Mwangolé1 precisa de uma lição de moral para se libertar da escravidão 
mental” nessa música compreende-se que em Angola uma instituição ou empresa ao ter indivíduos 
com tom de cor da pele mais clara é porque o pagamento é melhor e já quando se tem simplesmente 
pessoas com a cor da pele mais retinta é porque nessa empresa o pagamento é baixo e nem sequer 
convém para realizar uma determinada atividade, em que existem locais em que o negro é impedido 
a não entrar nesse espaço e já o branco pode acessar de qualquer forma, é dificilmente barrado a não 
fazer parte a este local. Essas exclusões que acontece com as pessoas negras ou indivíduos com o tom 
da pele mais escura não é necessariamente irmos para Alemanha, Brasil ou mesmo Portugal, 
conforme realça o cantor, em Angola o próprio negro descrimina o negro igual. E que um dos 
problemas é vermos a maioria dos negros angolanos em quererem serem brancos ou mestiços, e não 
é visto um branco quer ser negro, só os negros usam produtos a fim de mudarem seu tom de pele 
como símbolo de privilégio. 

 
Imagem 2 – O fenômeno do clareamento da Pele em Angola 

 

                                                           
1  



 

153 
 

 
Fonte: https://novojornal.co.ao/ 2016 

 
 
Concernente à discussão em relação ao não aceitamento do tom de pele na sociedade 

angolana, a imagem acima é do cantor angolano Madruga Yoyo que causou polêmica no seio da 
comunidade quando se referiu “escuro não” onde o mesmo não se aceita como escuro afirmando que 
não pode viver o resto da vida com a mesma cor da pele, e acabou vindo ao Brasil a fim de realizar 
uma cirurgia que o mudasse a sua cor da pele, como vemos diferenças nas imagens, uma a cor de pele 
mais retinta enquanto a outra imagem mais claro.  

De acordo o Novo Jornal (2015, p. 01), cita o Psicólogo angolano Paxi Pedro na época afirma 
que “são indivíduos que gostam de sofrer. Negam não somente a sua pele como também a sua 
origem, cultura e identidade. Estamos diante de uma autorrejeição”. Em contrapartida, em 
consideração Frantz Fanon (2008), em sua obra “Pele Negra, Máscaras Brancas” o autor aborda essas 
questões sobre o negro em querer ser branco, embora retrata sobre a realidade do negro antilhano 
na França, que buscava incansavelmente formas de querer se tornar um branco francês, em que essa 
tentativa se dá pelo fato do embranquecimento da população negra, no sentido de se juntar ou em 
relacionar-se diretamente com a população branca, mas que é uma situação que persiste até ao 
momento nos países que sofreram com a colonização onde o impacto colonial persiste até ao 
momento, sobretudo nos países africanos em que a situação da desigualdade social é muito forte.  

Portanto, um dos grandes problemas que assola a comunidade angolana está também 
associado com que Fanon, levanta, mas pensado a partir das desigualdades sociais existentes no país, 
diria que esse fenômeno tem escolha aquém atingir, e que diante a esse contexto os que mais sofrem 
com essas consequências são os indivíduos de tom de pele escura que moram nos bairros periféricos 
onde as situações de serviços essenciais são gravíssimas diferente do pessoal que moram nos centros 
das cidades. Sendo que as crianças, adolescentes e os jovens são os mais atingidos. 

 
Há sítios em que os funcionários são todos clarinhos. Negro é só um ou dois, essa 
história não é de hoje. Não é preciso ser bom ou ter dom Em Angola é mais fácil 
encontrar um emprego se fores branco ou laton2. Estou a andar muito no sol até 
estou a ficar escuro possas Se preocupamos muito com a cor Isto não é uma questão 
de política o próprio negro é que não se dá valor A negros que fazem filhos mestiços 
pensando no seguinte. A cor deles, como é de sorte quem sabe um dia vai ajudar a 
família. É difícil ver um laton que tem uma massa casar com uma dama pobre da 
minha raça ou a negra tem, ou é filha do fulano. Pode ser engano, mas a maioria das 
filhas ou filhos dos negros que tenham dinheiro. Casam-se mais com pulas ou latons 
essa história já vem de longe. O mais engraçado é que o negro quando está a ter um 
pouco de fama ou dinheiro Só mulata é que é mulher lhe leva daqui dali a se exibir 
para toda gente lhe ver. Ché está com uma latona. Há negras que só garinam com 

                                                           
2 Laton no português angolano significa – Homem branco; homem de pele clara. 



 

154 
 

pulas e a negros que falam mesmo assim eu só gosto de mulatas. É o que eu gosto 
dele amor não tem cor isso é complexo da pele acredita. Por isso é que muitos latons 
dizem mesmo a nossa cor facilita. Você é racista (YANNICK AFROMAN, 2010, s/p 
“YouTube). 

 
Jamba (2004, p. 1) afirma que “o racismo, para muitos angolanos, passou a ser um assunto 

altamente sensível e delicado, o que é triste e perigoso. Uma das causas disso deve-se a de que o 
debate à volta da raça e identidade passou a ser altamente politizado”. Embora o autor, apresenta 
esse olhar creio que ainda se deve ter muito cuidado ao discutirmos questões de racismo/raça numa 
sociedade como Angola, e que essas pautas são dificilmente discutidas, mesmo havendo pessoas que 
questionam do porquê que esses espaços só têm sido ocupados por indivíduos que têm a cor de peles 
mais claras e as pessoas com cor de peles mais escuras só ocupam esses espaços como empregados 
e empregadas e bem como na área da segurança, entre outras áreas destaque.  

De acordo com Agostinho (2018, p, 7-8), argumenta que “por exemplo, nas diferentes 
agências telefônicas e nos balcões de diferentes bancos (em específico da cidade de Luanda, onde 
resido em Angola), é possível notar a desigualdade no número de funcionários com o tom de pele 
escura quando relacionados aos cargos que ocupam”. Concernente a questão do racismo na 
sociedade angolana, Henriques (2015), cita os autores como Katila e Elias Isaac, que relacionam ao 
racismo diante a pobreza, onde os mesmos diante autora afirma que retratam que a pobreza não tem 
cor em que para os mesmos: 

 
A nossa sociedade é multirracial” e existe “em alguns estratos uma convivência 
harmoniosa e pacífica”. Mas “nota-se que a maioria da população negra é a 
população pobre, carenciada, é a população que se encontra numa situação de 
vulnerabilidade”. Afirma com convicção: “Em Angola a pobreza tem cor, a pobreza 
tem rosto e temos de começar a olhar para isso e tentar arranjar mecanismos de 
integrar na sociedade aqueles excluídos, porque arriscamos criar problemas raciais 
que não se justificam. A pobreza em Angola é maioritariamente negra (Henriques, 
2015, p. 14). 

 
Paulo Carvalho, citado, pela autora Henriques (2017, p.24), menciona que se lembra de uma 

Angola colonial em que havia separação de raças não só social, mas também espacial. Nas cidades 
estava o casco urbano, onde viviam os brancos, e os anéis circundantes os musseques3, onde viviam 
os negros”. Indo na mesma linhagem de raciocínio, embora Pinto (2016), aborda de forma diferente, 
diz que nos musseques de Angola não só morava os negros angolanos mais também brancos 
portugueses que faziam parte aos grupos de renda baixa, esses que não conseguiam se enquadrar em 
ralações de priorizado ou de oportunidades da colônia. Ora, compreende-se que a pesar que o caso 
de racismo é entendido como um assunto que não existe em Angola, mas é retratado as desigualdades 
sociais de oportunidades que necessita passar por uma correção. É preciso que se tenha equilíbrio na 
distribuição de empregos para as pessoas ou as suas famílias que sofrem por situação de exclusão, e 
que é uma temática que muitos veem como algo normal, enquanto nesses locais vemos mais 
presenças de mestiços. 

  
A raça, o racismo, é a condição de aceitabilidade de tirar a vida numa sociedade de 
normalização. Quando vocês têm uma sociedade de normalização, quando vocês 
têm um poder que é, ao menos em toda sua superfície e em primeira instância, em 
primeira linha, um biopoder, pois bem, o racismo é indispensável como condição 
para poder tirar a vida de alguém, para poder tirar a vida dos outros. A função 

                                                           
3 Musseque, nome que deriva de uma língua local “Kimbundu” que significa terra vermelha, são bairros 
periféricos suburbanizados, ou de urbanização progressiva, que podem ser classificados em ordenados, 
passíveis de se ordenar com instrumentos de ordenamento do território, ou desordenados, de difícil 
ordenamento face a sua densa e caótica ocupação. Ilídio Daio (2020). 



 

155 
 

assassina do Estado só pode ser assegurada desde que o Estado funcione no modo 
do biopoder, pelo racismo (Foucault, 2005, p.306). 

 
Ora, é necessário apontarmos que o racismo que Foucault (2005), argumenta não 

especificamente sobre a comunidade negra ou africana mais concretamente a respeito da 
comunidade judaica, mas que diante da perspectiva do autor, em questão ao racismo se compreende 
que está enquadrado em qualquer grupo que são marginalizados ou marginalizadas em uma 
sociedade, que é visível a invisibilidade de certos indivíduos. Para Carvalho (2014, p. 37), a situação 
de racismo “surge a partir da divisão dos seres humanos segundo um suposto critério racial e da sua 
consequente hierarquização segundo esse mesmo critério”. De acordo com Muondo e Oliveira (2021), 
o racismo em Angola afirma que as diversidades culturais existentes no território angolano não se 
podem basear-se nas desigualdades raciais, pelo fato que as culturas são constituintes para unificação 
e consolidação dos povos mutuamente. Quanto à questão de raça na sociedade angolana se 
estabelece simplesmente em único sentido, considerando assim concretamente como humanos, 
onde não existe distinção de cor. 

Embora se perceba uma notoriedade no interior das escolas e não só em que as crianças, 
adolescentes e mesmo jovens entre ambo apresentação existem comparações sobretudo no nível 
social e econômico em que alguns vêm de famílias organizadas financeiramente, enquanto outros 
vêm de famílias de camada baixa ou com escassez de necessidades essenciais. Levando assim que 
outras crianças, adolescentes ou mesmo jovens se sintam privilegiados e outros não, provocando 
assim comportamentos discriminatórios (Muondo e Oliveira, 2021). Para Agostinho (2022), não se 
deve negar que na sociedade angolana está enraizado as ideologias sociais que são frutos da 
colonização que aconteceu no país, como também em que sua diversidade está apropriada na 
miscigenação e de igual forma na apropriação dos povos, visível na nossa sociedade convicções 
racistas na qual afligem pontualmente as relações sociais, políticas e culturais em Angola. 

Em relação ao racismo em Angola o autor, nos apresenta a distinção conceitual concernente 
ao colorismo4, onde demonstra que em Angola tem sido um costume em negar a situação do racismo 
que vigora no país e aceitar o colorismo (miscigenação) na comunidade em geral no que diz respeito 
a discriminação pelo tom (cor) da pele no qual se verifica que é uma situação muito frequente em 
países que sofreram com a colonização. São frequentemente situações que incomodam as pessoas 
negras, porque normalmente em Angola se entrares em um estabelecimento e aparece um branco, o 
negro acaba sendo a última opção a ser atendido, exceto se negro angolano seja um da elite, só aí 
que se vê uma diferença. O mais difícil é que o privilégio branco está presente em qualquer país 
(Agostinho, 2022). De acordo Nguvu (2024, p. 14), em relação ao colorismo argumenta de que 
“compreende-se que o colorismo atribui vantagens e desvantagens aos indivíduos conforme o seu 
tom de pele, ainda que sejam da mesma raça”.  

No que se refere ao colorismo existente em Angola em que o autor Agostinho (2022), aborda 
diz que: 
 

No entanto, é uma compreensão reducionista sobre a complexidade e abrangência 
do fenômeno do racismo. Na perspectiva macro, o colorismo realça as discrepâncias 
entre os sujeitos de pele clara, e seus privilégios no acesso às melhores 
oportunidades no acesso ao direito e os sujeitos de pele escura que ficam às 
sombras e precisam dobrar os esforços, pois não têm privilégios instituídos 
socialmente. Então, cuidado com as leituras eurocêntricas, reducionistas e 
superficiais sobre o fenômeno de racismo. [...] a presença de pessoas negras, cujos 
traços físicos são mais aceitos pela branquitude, em espaços que ela pretendia 

                                                           
4 O termo “colorismo” foi usado pela primeira vez em 1982. Significa, de maneira simplificada, que as 
discriminações podem variar também conforme a tonalidade da pele dos negros. CNN Brasil (2022). O colorismo 
sempre tenta diferenciar as tonalidades da pele, como se isso tornasse o indivíduo menos negro, mais 
semelhante ao branco. Laís Melo (2019) Fonte: Politize. 



 

156 
 

manter exclusivamente brancos, provoca a camuflagem do racismo ainda vigente 
na nossa sociedade (Djokic, 2015; apud, Agostinho, 2022, p. 11). 

 
A relação hierárquica entre raças que ultrapassa as fronteiras de delimitação estatais, reforça 

hoje uma problemática na conjuntura global, que de forma estrutural se estabeleceu devido a 
conceitos descontextualizados (evolucionismo cultural) que tinham inicialmente a intenção de 
justificar a ação colonizadora sobre os povos não brancos, tomando assim o protagonismo e o papel 
de liderança de todo aquele classificado como inferior. O que conhecemos hoje em países em 
desenvolvimento é então derivado deste contexto de “inferioridade racial” somado ao déficit 
econômico proveniente da colonização, e assim se estabelece a ideia de subdesenvolvimento no 
contexto do mundo contemporâneo relacionado diretamente à classe e raça.  

Diante a categorização social, o processo de hierarquização é elementar no racismo, uma vez 
que este pressupõe a existência de uma hierarquia entre as categorias criadas a partir de pressupostos 
biológicos, o que justificaria a manutenção das relações de dominação entre as categorias. De acordo 
Fernandes (1978, p. 333-337), os padrões de dominação racial herdados do passado, os quais 
conferem o monopólio do poder aos círculos dirigentes da ‘raça branca’ e dão a esta a condição quase 
monolítica da "raça dominante ". A cor continua a operar como marca racial e como símbolo de 
posição social, indicando simultaneamente ‘raça dependente’ e ‘condição social inferior'”. É 
perceptível que até na contemporaneidade atual ainda vemos a raça branca como os dominadores 
da raça negra, onde na qual essa raça acaba tendo mais privilégios em vários aspectos, quer seja na 
sociedade ou no mercado de trabalho, em que a “raça negra” é vista como inferior na sociedade.  

Em relação com que Fernandes apresenta em questão a dominação do racial, conforme 
Munanga (1986, 12), toda e qualquer diferença entre colonizador e colonizado foi interpretada em 
termos de superioridade e inferioridade. Tratava-se de um discurso monopolista, da razão, da virtude, 
da verdade, do ser". Segundo Du Bois (2021), acredita-se que a violência da escravidão, e as 
profundezas da emancipação, de igual modo as falhas da reconstrução, esses elementos acabaram 
impactando nas relações do branco e negros, quanto a essa especificidade, Du Bois salienta que um 
dos problemas do século XX é a “situação da cor”, que acaba privilegiando outras e inferiorizando 
outras aquelas que não têm poder de domínio. 

Quanto à questão de violência da escravidão, Du Bois (2021, p. 23), afirma que é “uma 
sensação peculiar, essa consciência dual, essa experiência de sempre enxergar a si pelos olhos dos 
outros, de medir a própria alma pela régua de um mundo que se diverte ao encará-lo com desprezo 
e pena”. Onde o negro em muitas das ocasiões acaba não se aceitando, como o Frantz Fanon (2008), 
aborda na sua obra “Pele Negra, Mascarás Brancas” que muitos negros são obrigados a não se 
aceitarem através do desprezo colocadas pela comunidade elitizada, o querer de não se enxergarem 
como negro.  

Agostinho (2022), o colorismo na sociedade africana em particular a comunidade angolana, 
que é nosso foco, é que acaba colocando a separação entre as pessoas, indivíduos com pigmentação 
de cor de pele e traços do colonizador têm mais oportunidades em diversas esferas da sociedade e 
sendo que os indivíduos de tom de pele mais preta esses acabam enfrentando vários desafios, que 
são obrigados a redobrar os seus esforços para obterem uma determinada coisa. Essa problemática 
encontramos diretamente no mercado de trabalho na sociedade angolano onde várias instituições é 
muito visível, as pessoas de pele mais claras conseguem categorias destaques enquanto de tom pele 
mais escura ficam retaguardas empregos de menos privilégios. Um dos exemplos temos os bancos, as 
áreas administrativas e as lojas telefônicas são pessoas claras e já os pretos com tom mais escurinhos 
nas empresas de limpezas e não só.  

Dando embasamento na discussão que Agostinho levanta, a autora Henriques (2015), no seu 
trabalho cita o fotográfico Ngoi Salucombo, no seu trabalho onde o mesmo realça que o racismo em 
Angola se evidencia de várias maneiras, que durante a trajetória da sua vida nunca viu um branco ou 
mesmo mulato a fazer limpeza nas calçadas das ruas e que possa ser uma das questões que coloque 
o indivíduo negro se sinta desigualado e passa por situações de racismo. Onde a autora realça que o 



 

157 
 

fotógrafo Ngoi em muitas vezes se sentiu discriminado quando residia em Portugal e que umas das 
situações que lhe deixava intrigado é quando os seus amigos portugueses sempre lhe diziam que você 
não parecia angolano, ele afirma que se concretiza em racismo.   

De acordo com Henriques (2015), aborda que os musseques foram criadas no período colonial 
como bairros ou zonas periféricas que abrigasse os angolanos negros, enquanto os mestiços, mulatos 
e brancos esses moravam no centro da capital. Para Douglas Wheeler e René Pélissier, em seu livro 
“História de Angola” (2009), citados por Henriques (2015, p. 7), afirmam que “proporcionar as 
comodidades da vida na Europa à comunidade não era tarefa simples numa colônia falida e 
parcialmente povoada por condenados”. Isso reflete pelo fato da maior parte das pessoas nas 
periferias serem negras de pele mais retinta, que são resultados da segregação racial da época 
colonial. Os autores realçam que os condenados eram vistos como pessoas negras que vivenciaram e 
vivenciam a exclusão de perto na comunidade que está inserida. O abastecimento de água foi, durante 
séculos, um problema tremendo”. No entanto, é necessário aqui pontuar que na sociedade angolana 
não existe conflito racial, quer seja, no angolano que se afirma ser negro, angolano, mulato, mestiço 
(laton) ou mesmo branco de origem portuguesa.  

 
Isso gera a possibilidade de olharmos para a estrutura social angolana e perceber 
que a partir da forma como se dão as relações de poder e o “sentimento de 
superioridade” vemos que apesar de não ser uma sociedade em que as estruturas 
sociais são determinadas pela presença de diferentes raças, permeia nela o racismo 
estrutural, enquanto um sistema de relação de poder. Percebemos então que, o 
racismo é um sistema de relação de poder, é estrutural, fenômeno que determina 
qual o modelo mais se adequa àquela sociedade e como a sociedade vai estar 
organizada (política, cultura, educação, religião, grupos étnicos). Então, o racismo 
se aprimora de maneira permanente, é como um sistema que se instala e vai 
sugando e se adaptando ao tempo e organização social de cada época, ela faz uma 
ressignificação das relações e interações sociais a partir da sua ideologia. Esse é o 
marco do (neo)colonialismo (Agostinho, 2022, p. 10). 
 

Agostinho (2022, p. 12), compreende que “o modo como um indivíduo ou grupo se, vê e se 
reconhece determina o olhar pelo outro, e com a herança colonial a população angolana se (re)criou, 
influenciando assim na alteração das estruturas sociais e no modo como o “angolano” se reconhece. 
De acordo com Silva (2018), consoante ao racismo institucionalizado em Angola, o autor, argumenta 
que é mais um dos traços que foi deixado pelo colonialismo português no território angolano, no qual 
foram aplicadas por meio da lei administrativa e política no país em que são refletidas pela dimensão 
social pela cor da pele o que é visto até na realidade atual, embora de forma diferente com que 
aconteceu no processo da colonização. Uma das diferenças na comunidade angolana o branco 
estrangeiro tem um salário mais elevado do que o nacional que tem um salário menor, tudo isso é 
reflexo da colonização na qual várias vezes é visto que o branco é como se fosse bom em tudo que 
faz. 

 Para o sociólogo Paulo de Carvalho citado por Henriques (2015), o autor para se referir aos 
negros angolanos retrata como “grupos maioritários”, e já quanto aos indivíduos brancos usa a 
expressão “grupo minoritário”. Para ele na sociedade angolana não existe racismo institucional, 
diferente que Agostinho argumenta sobre o racismo institucionalizado em Angola, porque para o 
autor, a legislação angolana não aceita o racismo, pelo fato dos grupos étnicos raciais não estarem 
em situação de discriminação. Só podemos dizer que existe racismo em Angola, quando esses grupos 
raciais planejam práticas de execução com base nesse motivo. 

 
METODOLOGIA 

 



 

158 
 

Nesta pesquisa foi aplicado o método qualitativo, bem como a revisão bibliográfica de estudos 
já existentes que abordam sobre a temática em causa, no que diz respeito ao colorismo em Angola, e 
bem como na exclusão social de jovens no mercado de trabalho pelo fato do tom da cor da pele destes 
indivíduos. Bem como em sites de jornais, relatórios de instituições. De acordo Gerhardt e Silveira 
(2009, p. 31), “a pesquisa qualitativa se refere no aprofundamento da compreensão de um grupo 
social, de uma organização”.  Segunda (2024, p. 21), afirma que “a pesquisa bibliográfica é de extrema 
relevância, isso desde o princípio de uma determinada pesquisa científica, onde é a partir dela que 
adquirimos mais conhecimento sobre a tese a ser investigado”. Para Macedo (1994, p. 13), aborda 
que “trata-se do primeiro passo em qualquer tipo de pesquisa científica, com o fim de revisar a 
literatura existente e não redundar no tema de estudo ou experimentação”. De acordo os autores 
percebe-se que é fundamental a revisão teórica para construção de qualquer pesquisa. 
 
 
 
RESULTADOS E DISCUSSÃO 

 
 

Os dados analisados revelam desafios significativos em diversas regiões de Angola, 
particularmente nas periferias, no que concerne ao acesso a serviços essenciais e à igualdade de 
oportunidades no mercado de trabalho. Verifica-se que o acesso ao saneamento básico, à saúde e à 
educação continua a ser um grande desafio, especialmente nas periferias. A escassez desses serviços 
impacta negativamente a qualidade de vida da população e aprofundam as desigualdades sociais. No 
mercado de trabalho, observa-se uma estrutura desigual, que afeta principalmente os jovens 
provenientes das periferias. Estes jovens, em sua maioria, possuem um tom de pele mais escuro, 
enquanto as oportunidades de emprego são frequentemente direcionadas a indivíduos de pele mais 
clara. 

 Esta preferência é notável especialmente no setor privado, em empresas como agências de 
telefonia, supermercados e bancos, onde a maioria dos funcionários pertence ao grupo de pele mais 
clara. A situação descrita no mercado de trabalho é interpretada como uma forma velada de 
desigualdade racial. Apesar de ser uma realidade, socialmente, essa forma de desigualdade nem 
sempre é reconhecida explicitamente como racismo. A persistência dessa desigualdade racial reforça 
barreiras históricas de exclusão, evidenciando a necessidade de intervenção. Torna-se imperativa a 
implementação de políticas públicas eficazes com o objetivo de promover a inclusão desses jovens no 
mercado de trabalho, independentemente da sua cor de pele. É crucial que o governo angolano atue 
para garantir a equidade de oportunidades, combatendo tanto a desigualdade social quanto as 
discriminações baseadas em características raciais. A construção de uma sociedade mais justa 
depende, fundamentalmente, da valorização da diversidade e da eliminação de privilégios estruturais. 
 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 
Portanto, a desigualdade social em Angola é resultado da longa história de colonização e 

exploração de riquezas do país. A estratificação econômica, sociocultural e política da comunidade 
angolana é reflexo desse processo colonial, que continua a impactar a sociedade até os dias atuais. 
Durante séculos, os angolanos enfrentaram discriminação e marginalização por parte dos 
colonizadores portugueses. Esses impactos persistem na contemporaneidade, refletindo-se em 
desigualdades sociais, econômicas e na discriminação racial. Apesar de o racismo não estar mais 
institucionalizado em Angola, ainda existem focos de discriminação racial visando obter benefícios 



 

159 
 

econômicos, políticos e sociais. É importante reconhecer e combater essas questões para promover 
uma sociedade mais justa e igualitária em Angola. 

 
REFERÊNCIAS  

 
AGOSTINHO, Bartolomeu José Epalanga. O olhar e a percepção de jovens estudantes sobre o racismo 
“oculto” na sociedade angolana. 2018. 32 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em 
Humanidades) - Instituto de Humanidades e Letras, Universidade da Integração Internacional da 
Lusofonia Afro-Brasileira, São Francisco do Conde, 2018. 
AGOSTINHO, Bartolomeu José Epalanga. Racismo estrutural e (neo)colonização: uma análise sobre a 
identidade cultural em Angola a partir da epistemologia afrocêntrica. 2022. 22 f. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Licenciatura em Ciências Sociais) - Instituto de Humanidades e Letras dos Malês, 
Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, São Francisco do Conde, 2022. 
CARVALHO, Paulo. Racismo enquanto teoria e prática Social. In JESUS, Jaqueline de. Et al. O que é 
racismo? Cadernos de ciências sociais. Lisboa: Escolar Editora, 2004. Universidade de Brasília, Brasília, 
2015. 
DJOKIC, Aline. Colorismo: o que é, como funciona. São Paulo: Rev. Portal Geledés. 2015. 
Disponível em: https://www.geledes.org.br/colorismo-o-que-e-como-funciona/. Acesso em: 2 de Fev. 
2024.   
DU BOIS, W. E. B. As almas do povo negro. Tradução de Alexandre Boide. Ilustração de Luciano Feijão. 
Prefácio de Silvio Luiz de Almeida. São Paulo: Veneta, 2021. 
FANON, Frantz. Pele Negra e Máscaras Brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador. EDUFBA, 
2008. 
FERNANDES, Florestan. A integração do negro na sociedade de classes. São Paulo: Ática, 1978. 
FOUCAULT, Michel. “Aula de 17 de março de 1976”. In Em defesa da sociedade. São Paulo: Martins 
Fontes, 2005. 
GERHARDT, T. E. e SILVEIRA, D. T. (Orgs.). Métodos pesquisa. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2009. 
HENRIQUES, Joana Gorjão. ANGOLA "Houve independência mas não descolonização das mentes". 
Lisboa: Acervo Público. Fundação Francisco Manuel dos Santos. Lisboa 2015. 
HENRIQUES, Joana Gorjão. Racismo em português: O lado esquecido do colonialismo. 1o ed. Rio de 
Janeiro: Tinta-da-China Brasil, 2017.  
JAMBA, Sousa. O racismo em Angola. Luanda: AngoNotícias, Seminário Angolense. 2004. 
Disponível em: https://www.angonoticias.com/Artigos/item/553/o-racismo-em-angola. Acesso em: 
03 dezembro 2023. 
MACEDO, N. D. Iniciação à pesquisa bibliográfica: guia do estudante para a fundamentação do 
trabalho de pesquisa. São Paulo, SP: Edições Loyola,1994.  
MCK, Rapper. Na fila do banco. YouTube, 18 de Dezembro de 2011. 4min34s.  
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=fClIok11Www&ab_channel=Angolaunderground. Acesso em: 
19 out. 2023.  
MBEMBE, Achille. Sair da Grande Noite: ensaio sobre a África descolonizada. Portugal: Edições 
Pedago- LDA, 2014. 
MUNANGA, Kabengele. Negritude: Usos e Sentidos. São Paulo: Ática, 1986. 
MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de Raça, Racismo, Identidade Etnia. 
Programa de educação sobre o negro na sociedade brasileira. Tradução. Niterói: EDUFF, 2004.  
MUONDO, Daniel Luciano; OLIVEIRA, Cirlene Aparecida Hilário da Silva. A educação pelos direitos 
humanos em angola e a questão étnico-racial. 2021. Palmas-TO: Revista Humanidades e Inovação 
v.8, n.52. 2021. 
NOVO JORNAL. Clarear o fenômeno do momento: É um fenômeno que não é, de todo, novo entre 
nós. Dia 26 de Agosto de 2015.  



 

160 
 

Disponível em: https://novojornal.co.ao/reportagem/detalhe/clarear-o-fenomeno-do-momento-
7801.html. Acesso em 27 de nov. 2023. 
NGUVU, Pedro Domingos. Uma reflexão sobre a (in)existência do racismo em Angola: o que pensam 
os jovens que vivem em Luanda. 2024. 23 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Ciências 
Sociais) - Instituto de Humanidades e Letras dos Malês, Universidade da Integração Internacional da 
Lusofonia Afro-Brasileira, São Francisco do Conde, 2024. 
PINTO, João Paulo Henrique. A identidade nacional angolana - definição, construção e usos políticos. 
Dissertação – (Mestrado em História). Programa de Pós-Graduação em História, Instituto de Ciências 
Humanas e Filosofia, Universidade Federal Fluminense, Niterói-RJ, 2016. 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: LANDER, Edgardo 
(org.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latino-americanas. 
Buenos Aires: Clacso, 2005. 
SEGUNDA, José Rodrigues Jamba. Juventude e vulnerabilidades sociais em Luanda-Angola. 
Orientador: Dr. Carlos Eduardo Freitas Morais. 2024. 156f. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) 
- Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 
2024. 
SILVA, Antônio Carlos Matias da. Angola: história, luta de libertação, independência, guerra civil e suas 
consequências. Recife-PE: Neari em Revista, 2018.  
YANNICK, Afroman. Música realista. YouTube, 2010. 6min41s. 
Disponível em: https://genius.com/Yannick-afroman-realista-lyrics. Acesso em: 19 Out. 2023- 
 
 
SOBRE O/A/X AUTOR/A/X5: 
 
Doutorando em Planejamento Territorial e Desenvolvimento Socioambiental (UDESC-FAED); Mestre 
em Ciências Sociais pela Universidade Federal do Rio Grande Do Norte (UFRN); Bacharel em 
Humanidades, e Bacharel em Relações Internacionais, ambas pela a Universidade da Integração 
Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB). E-mail: joserodrigues1452@outlook.com. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
5 O texto em menção é parte de resultados da pesquisa de dissertação de Mestrado em Ciências Sociais 
apresentado ao PPGCS-UFRN. Financiado pela CAPES. 



 

161 
 

 
 



 

162 
 

O COTIDIANO EM DESTERRO DO SÉCULO XIX E AS RELAÇÕES SOCIAIS DA POPULAÇÃO AFRO-
DIASPÓRICA: DIREITOS À MEMÓRIA NA EDUCAÇÃO BÁSICA 

  

Felipe Casanova da Silva 
  
Resumo: A temática que será abordada no trabalho se relaciona com o ensino de história e cultura 
africana e afro-brasileira. Propõe apresentar a cidade de Nossa Senhora de Desterro (atual 
Florianópolis) do século XIX, sua população afro-diaspórica e suas contribuições para alunos e alunas 
da educação básica de forma didática e com uso de site criado com os conteúdos e imagens que 
representam a vida dessa população. Usando fontes previamente estudadas sobre a temática, irá 
abordar também o conceito de diáspora africana e a economia durante o período na cidade, assim 
como a ligação com as abordagens de Chimamanda Adichie em seu livro “Os Perigos de uma história 
única”. O texto dialoga diretamente com os princípios da lei 10.639/2003 e tal conexão será aplicada 
para haver a valorização das populações afro-descendentes, o combate ao racismo e de preconceitos, 
garantindo uma pluralidade na representação dessas histórias e narrativas desvinculando com a 
narrativa única que aborda em sua maioria somente temáticas sobre escravidão e pobreza. 
  
Palavras-chave: Lei 10.639/2003; Ensino de História; Historiografia de Santa Catarina; Diáspora. 
  
A lei 10.639/2003 e os perigos de uma História única na Educação Básica 

A lei 10.639/2003 foi sancionada em janeiro do ano de 2003 durante o primeiro mandato do 
então presidente Luís Inácio Lula da Silva, alterando assim a lei de Diretrizes e Bases da Educação 
Nacional incluindo a obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Africana e Afro-brasileira nas 
unidades de educação públicas e particulares. O conteúdo programado na lei incluiu os estudos da 
história do continente africano e suas populações, a luta da população negra no Brasil bem como o 
resgate da importância deste povo ao país nas áreas sociais, econômicas e políticas pertinentes à 
história do Brasil. Jeruse Romão destaca que foi somente com a lei que as demandas dos movimentos 
negros foram atendidas. A lei avançou no sentido de instituir nas escolas brasileiras não somente o 
papel das culturas africanas na constituição do país, como também a dos seus descendentes ao longo 
da história. Contribuindo assim para romper com o currículo de tradição eurocêntrica que aborda tais 
conteúdos com um olhar estereotipado, quando não exclui da sala de aula. As aulas de história têm 
como objetivo criar empatia e sensibilidades às experiências outras e para que isso aconteça é preciso 
ampliar e modificar o olhar para o mundo (apud Rovaris, 2018). 
  

Pesquisadores evidenciam em suas pesquisas que ainda nos dias de hoje visões negativas acerca 
do continente africano e suas populações são comuns, tanto entre professores como alunos. De certa 
forma essas ideias são transferidas e relacionadas aos descendentes de africanos no Brasil e suas histórias, 
no passado e no presente em forma de racismo, estereótipos e com essa população sendo marginalizada 
ao longo dos anos. Tais narrativas são feitas, entre os autores que serão referenciados no texto, 
principalmente pela escritora e feminista Chimamanda Adichie em suas escritas e em seus debates. A 
autora nos mostra que tais visões e preconceitos em relação à África se deu a partir da literatura europeia 
durante as grandes navegações no século XV, onde se deu o início de uma tradição de contar histórias 
sobre o continente e seus habitantes de forma racista e mística (ADICHIE, 2019). A partir desses 
preconceitos o eurocentrismo acabou por se legitimar como modelo único a ser seguido e alcançado por 
pesquisadores e educadores, em uma perspectiva evolucionista e "racionalista". No conhecimento 



 

163 
 

eurocêntrico, portanto, não há espaço para outras formas de saber. Segundo a autora, eu seu texto “Os 
Perigos de uma História Única” de 2019, tal narrativa é formada principalmente a partir do poder de uma 
população dominante, sendo assim, o poder tem a habilidade de não apenas contar a história de uma 
outra população, mas de fazer que ela seja também a sua história definitiva criando assim 
estereótipos e preconceitos. Essas narrativas se tornam perigosas na educação, pois fazem com que 
uma história se torne única, roubando a dignidade das pessoas e tornando difícil o reconhecimento 
da nossa humanidade (Adichie, 2019). 
  

Nesta questão, as escolas, gestores e professores possuem uma responsabilidade para agir 
frente a esses preconceitos visando a implementação da lei 10.639, possibilitando assim um ambiente 
escolar livre de racismo e seguro para alunos e seus pares. O papel das escolas é o de eliminação da 
descriminação e emancipação dos grupos marginalizados. Os estereótipos acerca do continente 
africano aparecem frequentemente nas mídias com uso de imagens sobre seus territórios e as aulas 
de história possuem nesses casos o objetivo de criar empatia e sensibilidades a diferentes 
experiências. Para que isso aconteça é necessário ampliar e modificar a lente de olhar para o mundo 
(Rovaris, 2019). 
  
Implementação da Lei 10.639/2003 

  
Percebemos que a implementação da Lei 10.639/2003 tornou obrigatório o ensino da história 

e cultura africana e afro-brasileira no ensino brasileiro, rompendo com um currículo historicamente 
eurocêntrico e pejorativo.Porém, mesmo após duas décadas de sua promulgação, ainda persistem 
visões estereotipadas e racistas sobre o continente africano, sua população e a população fora do 
continente, tanto no ambiente escolar quanto nas sociedades em geral. Como destacam 
pesquisadores como Chimamanda Adichie (2019), essas narrativas distorcidas têm raízes profundas 
na história colonial, que reduziram a África a uma "história única", pobre, exótica e subalterna, 
ignorando sua vasta contribuição para a formação do Brasil, por exemplo. 
  

Nesse contexto, o texto busca desconstruir esses preconceitos e levar para a sala de aula uma 
abordagem crítica e plural sobre os assuntos abordados aqui de forma didática e com uso de site 
criado especificamente para o trabalho. Tanto o texto quanto o site mostram como os africanos e 
seus descendentes reiventaram culturas, influenciaram a economia e resistiram à escravidão, 
especialmente em contextos locais como a cidade de Nossa Senhora do Desterro. A escola, como 
espaço de formação cidadã, tem o dever de combater o racismo estrutural e promover uma educação 
antirracista, conforme prevê a lei e levar esse debate para os alunos da educação básica significa 
valorizar outras culturas, combater a desinformação e fomentar empatia histórica, mostrando que a 
população negra não foi apenas vítima da escravidão, mas protagonista de diferentes histórias. 
  
Diáspora Africana e Nossa Senhora do Desterro no século XIX 

  
O trabalho possui como objetivos centrais discutir o Ensino de História e, mais especificamente, 

o ensino sobre as populações de origem africana, seu cotidiano, presença na economia na cidade de 
Nossa Senhora do Desterro no século XIX e levar o conceito de Diáspora Africana para as salas de aula. 
Ao estudarmos a Diáspora Africana devemos valorizar e mostrar aos alunos e alunas sua pluralidade 
e evidenciar as relações que essas populações mantiveram com outras ao longo dos processos 
históricos. O Conselho Nacional de Educação (CNE) em parecer aprovado em maio de 2004 ressalta a 
importância de abordar a diáspora como um objeto de estudo, reconhecendo sua formação histórica 
e cultural no Brasil. Stuart Hall (2003) definiu o termo como um processo constante de 
transformações culturais e de redefinição de pertencimento e de identidades/identificações. Isto 



 

164 
 

significa dizer que em um contexto afro-diaspórico, africanos e africanas reinventaram seus modos 
de ser e fazer, tornando as identidades múltiplas, pois junto ao sentimento de pertencimento à terra 
de origem e ao que isto significa para o indivíduo, emergiram outras identidades e transformações do 
movimento da diáspora e do contexto em que foram inseridos (apud Rovaris, 2019). 

Tais experiências do desenraizamento, deslocamento e da inserção dos africanos e africanas 
num novo contexto resultaram num processo de reinvenção de identidades e das culturas. Podemos 
afirmar que essa é uma das necessidades de abordar a temática em sala de aula, mostrando assim 
que a população conseguiu se reinventar em um novo continente, influenciou em nossa cultura, 
culinária e principalmente na economia nacional. Falar sobre essas histórias outras na sociedade atual 
em que nos encontramos, rodeados por notícias falsas e racismo escancarado nas redes e 
praticamente sem punição é estar se desvinculando dessas narrativas racistas, eurocentristas e 
preconceituosas (Mortari, 2013).  

Nossa Senhora do Desterro era uma pequena cidade, cercada por morros, cortada por alguns 
riachos e fontes de água. O trabalho propõe evidenciar que essa pequena cidade foi um espaço onde 
populações afro-diaspóricas desempenharam um papel crucial na economia, cultura e culinária local, 
especialmente após seu crescimento e construção do primeiro mercado público no ano de 1850. Além 
disso, o porto e as ruas da cidade eram os locais de convívio e sobrevivência dessas pessoas. Sendo 
comum ver africanas e crioulas circulando pelas ruas vendendo quitutes em tabuleiros ou em 
quitandas, outras tantas lavavam roupas nos inúmeros córregos e fontes de água ou cozinhavam e 
cuidavam de suas crianças e das de seus senhores. Os homens africanos e crioulos carregavam pela 
cidade suas mercadorias ou as vendiam pelas ruas da cidade e no porto, por trabalho ou ganho. Alguns 
ainda viviam envolvidos nas atividades marítimas como armadores e mestres de embarcações 
(Mortari, 2011). 

 
  A cidade estava nesse período em um período de amplo processo de crescimento, como 
novas edificações e melhorias em sua infra-estrutura, reformas essas empreendidas por inúmeros 
trabalhadores de origem africana. Em 1832, dentro de seus limites, havia 29 quarteirões, sendo sua 
população de cinco mil pessoas entre escravizados e libertos. Já no ano de 1866, eram 41 quarteirões, 
852 prédios de moradias, além de edifícios públicos. E, em 1871, 1542 edificações, das quais 151 eram 
sobrados, 31 assombrados e 1320 casas térreas. Estavam em construção o teatro, o quartel da polícia 
e o quartel das forças de depósitos (Veiga, 1993 apud Mortari, 2013). 

 
No ano de 1851 foi inaugurado o prédio do Primeiro Mercado Público de Desterro, capital da 

província de Santa Catarina. Num movimento que também estava ocorrendo em outras regiões, sua 
construção já vinha sendo aventada e discutida desde a década de 1830. Um dos principais motivos 
pela construção desse mercado público se dava pela grande presença de africanas quitandeiras 
vendendo seus produtos pela rua da cidade, concentradas no ramo de comércio ambulante, no caso 
de Desterro, as quitandeiras, foram frequentemente citadas como estorvo e sua presença sendo 
desagradavel e destoante da imagem de cartão postal que o presidente da província queria passar e 
segundo Popinigis havia assim uma polêmica sobre a remoção das barraquinhas de venda de gêneros 
alimentícios na Praça da Matriz (localizava-se em frente à igreja da Matriz). O local era conhecido 
também como a praça do mercado na qual eram desembarcados os gêneros que ali eram vendidos. 
A polêmica então continuou durante a década de 1830 e as barraquinhas chegaram a ser removidas 
em 1834, mas a lei não foi cumprida (Popinigis, 2012). 

 
Já o porto de Desterro possuía inicialmente a função de abastecimento de navios e de defesa 

militar, a falta de condições técnicas do porto não permitia a entrada de embarcações de grande porte 
e o tipo de gêneros produzidos na Província fizeram com que o Rio de Janeiro exercesse a função de 
maior centro abastecedor de Santa Catarina. Entre os séculos seguintes o porto desempenhava uma 
importante função comercial devido sua localização, recebendo produtos de outros portos da 
Província de Santa Catarina e do Brasil, sendo responsável por mais de 60% das exportações da 
província, além de servir como local de trânsito para colonos, soldados e missionários. Os produtos 



 

165 
 

exportados pelo porto eram a madeira, aguardente, arroz, couro peixe e a mandioca das pequenas 
propriedades açorianas. As mercadorias comercializadas no porto eram trazidas por comerciantes e 
escravizados navegando nos bergantis, pequenos navios de remos e fácil manobra, e canoas. As 
mercadorias vinham de todas as freguesias da ilha de Santa Catarina, ainda não era constante a 
movimentação de grandes navios de comércio. Mesmo fora do circuito da grande economia 
escravista exportadora de café, era grande o comércio de pessoas escravizadas para a Ilha de Santa 
Catarina e o porto de Desterro (Marilleno, 2012). 
  
As quitandeiras de Desterro 

Em Desterro, a presença de quitandeiras era comum. Eram mulheres africanas que 
desempenhavam um papel significativo na produção e venda de alimentos na cidade. A produção de 
quitandas na segunda metade do século XIX era realizada muitas vezes de forma caseira. Os alimentos 
eram preparados e depois vendidos no Mercado Público, em feiras locais ou até mesmo de porta em 
porta. As quitandeiras e também pombeiros contribuem para a economia local e desempenhavam 
um papel importante na oferta de alimentos frescos e variados para a população, além de 
contribuírem para nossa enorme diversidade cultural e gastronômica com suas receitas, 
incorporando influências indígenas e africanas (Popinigis, 2012). 

No primeiro ano do Mercado Público entre julho de 1850 e julho de 1851, segundo Fabiane 
Popinigis, das 63 pessoas que pagaram impostos de pombeiro ou de quitandas, 37 eram homens e 26 
eram mulheres. Já em 1854, dos 23 espaços de quitanda ocupados houve uma média de 20 mulheres 
e três homens. Tais dados nos mostram que era maior o número de mulheres exercendo a função de 
quitandeiras. As tradicionais mulheres quitandeiras foram excluídas do novo Mercado construído no 
fim do século XIX. Parte de um imaginário que cultua Santa Catarina como o “estado mais branco do 
Brasil”, a memória que foi construída sobre os primórdios do Mercado elimina completamente o papel 
dos africanos, celebrando a presença “açoriana” e dos colonos alemães. No entanto, os/as 
trabalhadores/as negros não desapareceram E Continuaram comercializando e lutando por seus 
direitos. 

  
Revisões de Literatura 

   
 A historiografia tradicional brasileira, influenciada por perspectivas eurocêntricas, 
frequentemente marginalizou o papel das populações afro-diaspóricas no desenvolvimento 
econômico e cultural de cidades como Nossa Senhora do Desterro, porém a Lei 10.639/2003 surgiu 
para corrigir essa lacuna, mas sua implementação ainda enfrenta desafios, especialmente em regiões 
onde o mito do 'Branqueamento' persiste. Descolonizar os currículos é mais um desafio para a 
educação escolar. Muito já denunciamos sobre a rigidez das grades curriculares, o empobrecimento 
do caráter conteudista dos currículos, a necessidade de diálogo entre escola, currículo e realidade 
social, a necessidade de formar professores e professoras reflexivos e sobre as culturas negadas e 
silenciadas nos currículos (Gomes, 2012). 
 
 Como alerta Adichie (2019), a perpetuação de uma única narrativa sobre a África nas escolas, 
pautada em exotismo ou pobreza, rouba a dignidade de suas populações e obscurece suas 
contribuições civilizatórias. Autores como Stuart Hall nos mostram que a Diáspora Africana foi um 
processo de ressignificação cultural e no trabalho podemos perceber que ocorreu em Desterro. 
Popinigis (2012) demonstra que, mesmo excluídas do registro oficial, as quitandeiras africanas foram 
centrais na economia de Desterro, desafiando a imagem de uma cidade exclusivamente 'açoriana'. Já 
a autora Cláudia Mortari (2013) em seus trabalhos nos mostra que a presença negra esteve bastante 
presente em espaços urbanos como Nossa Senhora de Desterro, sendo essa população importante 
para a cultura, religião e economia da região. 



 

166 
 

Podemos então notar que enquanto a maioria dos estudos sobre diáspora africana foca no 
eixo Rio-Salvador, este trabalho revela como Desterro, uma pequena cidade no século XIX, foi um 
espaço de resistência e reinvenção cultural negra, evidenciado pelo Mercado Público e pelo porto, 
onde africanos e descendentes atuaram como agentes econômicos ativos. A economia de Desterro 
no século XIX, é tradicionalmente associada à imigração açoriana, mas foi profundamente marcada 
pelo trabalho negro, como evidenciam Popinigis (2012) e Mortari (2013). O site desenvolvido para 
este trabalho busca materializar essas discussões, reunindo fontes iconográficas, textos sobre a 
cidade e sua população no século XIX que contestam a invisibilidade negra em Desterro, oferecendo 
aos professores, alunos e alunas recursos alinhados à Lei 10.639/2003. 
  
Metodologias 

O presente trabalho combina pesquisa histórico-documental e desenvolvimento de recurso 
didático digital. Trata-se de um estudo que procura reconstruir aspectos da presença afro-diaspórica 
em Nossa Senhora do Desterro no século XIX, produzindo e disponibilizando um site educativo como 
ferramenta de implementação da Lei 10.639/2003. Sendo os critérios de Seleção de conteúdo: 
priorizar fontes que evidenciem o protagonismo negro como as quitandeiras, resistência cultural (ex.: 
irmandades, práticas religiosas) tendo o contraste com narrativas onde afirmam que esse 
protagonismo não ocorreu na região. 

Foram utilizados estudos e artigos fazendo referência a Cláudia Mortari, Carolina Rovaris e 
Fabiane Popinigis em seus trabalhos sobre a região, como o contexto econômico e das relações 
sociais, assim como o texto e vídeo de Chimamanda Adichie: Os Perigos de uma História Única. No 
uso educacional o trabalho tem como método o uso de fontes históricas como textos, gravuras, fotos 
e imagens da época. Houve também a criação de um site com informações sobre o trabalho, gravuras 
representativas e uma breve linha do tempo com alguns dos principais acontecimentos dos séculos 
abordados, a cidade de Nossa Senhora do Desterro e sua população. 

O site foi desenvolvido no trabalho como recurso didático para divulgar conteúdos sobre 
história afrodescendente a alunos da educação básica, com linguagem acessível e fontes 
iconográficas. A plataforma utilizada para a elaboração foi o Canva, uma plataforma de design gráfico 
que permite aos usuários criar gráficos de mídia social, sites, apresentações, infográficos, pôsteres e 
outros conteúdos visuais. Entre os critérios para seleção de conteúdos está a base em diretrizes da 
Lei 10.639/2003, fontes previamente analisadas e imagens, pinturas e gravuras do século XIX o 
público-alvo são professores (as), alunos (as) e também pessoas de fora do âmbito educacional que 
tenham interesse na temática. Site está disponível em:  
 
https://desterropelotempo.my.canva.site/  
 
  
Resultados 
  
 O trabalho tem como objetivo a implementação da Lei 10.639/2003 através da criação de 
recurso didático que rompe com o currículo eurocêntrico tradicional, apresentando a história africana 
e afro-brasileira de forma plural e não estereotipada promovendo a desconstrução da "história única" 
sobre a África e seus descendentes, por meio de uma abordagem crítica das narrativas coloniais 
destacando às múltiplas identidades e contribuições culturais da população afro-descendente. Além 
da visibilização do papel histórico das populações afro-descendentes, especialmente com sua 
participação na economia de Nossa Senhora do Desterro e suas estratégias de resistência e reinvenção 
cultural. 
 Como produto desta pesquisa, espera-se que o site “Desterro Pelo Tempo: História e 
Cotidianos no século XIX” sirva como apoio para professores e alunos, democratizando o acesso a 
materiais sobre história afrodescendente no estado de Santa Catarina. O site e o trabalho pretendem 
preencher uma lacuna ainda persistentes sobre a temática afro-diaspórica no estado. Para alunos 



 

167 
 

espera-se que o material gere consciência histórica, mostrando a população negra como agente ativo 
na construção de Desterro, para professores o site oferece recursos prontos para aulas sobre diáspora 
africana e o cotidiano da população alinhados à Lei 10.639/2003. Como produto feito apenas para a 
elaboração deste trabalho, a não implementação do site em sala de aula impede (por ora) a avaliação 
de seu impacto real no aprendizado. 
 

  
Conclusão  

O presente trabalho buscou contribuir para a implementação da Lei 10.639/2003 no ensino 
básico, apresentando a história e a cultura africana e afro-brasileira de forma plural e crítica, com foco 
na cidade de Nossa Senhora do Desterro (atual Florianópolis) no século XIX. Ao destacar o 
protagonismo da população afro-diaspórica na economia, na cultura e no cotidiano da cidade, o 
estudo desconstruiu a narrativa única, como aponta Chimamanda Adichie, que reduz a presença 
negra à escravidão e à marginalização e mostra sua influência ativa na formação da sociedade 
catarinense. 

As pesquisas nesse campo nos mostram que africanos e seus descendentes desempenharam 
papéis fundamentais no desenvolvimento urbano de Desterro, seja como quitandeiras, trabalhadores 
portuários, artesãos ou navegadores. O Mercado Público, por exemplo, foi um espaço de resistência, 
onde mulheres negras mantiveram sua atividade econômica mesmo diante de tentativas de exclusão. 
Essas histórias, muitas vezes apagadas pela historiografia tradicional, foram recuperadas por meio de 
pesquisas como as de Mortari (2013) e Popinigis (2012), que evidenciam a importância de se repensar 
o ensino de história regional. Além disso, o trabalho dialoga com as reflexões de Chimamanda Adichie 
(2019) sobre os perigos de uma "história única", demonstrando como estereótipos eurocêntricos 
ainda persistem na educação. A criação do site "Desterro Pelo Tempo" surgiu como uma ferramenta 
didática para suprir a falta de materiais acessíveis sobre o tema, oferecendo fontes históricas, 
imagens e textos que auxiliem professores e alunos na descolonização do currículo. 

Embora a Lei 10.639/2003 represente um avanço na luta por uma educação antirracista nas 
últimas duas décadas, sua aplicação ainda enfrenta desafios, especialmente em regiões onde o mito 
do "branqueamento" histórico persiste. Por fim, a pesquisa demonstra que reconhecer e ensinar 
essas histórias é um passo fundamental no combate ao racismo e na construção de uma sociedade 
mais justa e plural. O site desenvolvido, assim como as discussões apresentadas, busca não apenas 
informar, mas também inspirar mudanças pedagógicas que garantam, de fato, a aplicação da lei e a 
valorização das múltiplas narrativas que compõem a história do Brasil. 
  
Referências 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação Básica. Parecer CNE/CP nº 3, de 10 de 
março de 2004. Institui Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais 
e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília, DF: CNE, 2004. Disponível em: 
https://www.gov.br/mec/pt-br/cne. Acesso em: 15 abr. 2025. 
  
BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, 
que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de 
Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e dá outras providências. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 20 mar. 2025. 
  
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Companhia das Letras, 2019. 
  



 

168 
 

GOMES, Nilma Lino. Movimento negro e educação: ressignificando e politizando a raça. Educação & 
Sociedade, v. 33, p. 727-744, 2012. 
  
MARINELLO, Andre Souza. Ao poente da Serra Geral: a abertura de um caminho entre as capitanias 
de Santa Catarina e São Paulo no final do século XVIII. Revista História: Debates e Tendências, v. 12, 
2012. 
  
MORTARI, Claudia Mortari. Os Homens Pretos do Desterro: um estudo sobre a Irmandade de Nossa 
Senhora do Rosário (1841 - 1860).Itajaí: Casa Aberta, 2011. 
  
MORTARI, Cláudia. Construindo vidas na diáspora: os africanos na cidade de Desterro, Ilha de Santa 
Catarina, século XIX. 2013. 
  
POPINIGIS, Fabiane. Aos pés dos pretos e pretas quitandeiras: experiências de trabalho e estratégias 
de vida em torno do primeiro Mercado Público de Desterro (Florianópolis) e seus arredores (1840-
1890). Afro-Ásia, n. 45, 2012. 
  
ROVARIS, Carolina Corbellini. Nos rastros de sujeitos diaspóricos: narrativas sobre a diáspora 
africana no ensino de história. Curitiba: Appris, 2021. 
  
       
 Sobre o autor 
  
Felipe Casanova da Silva, graduando do sexto semestre no curso de História (Licenciatura) da 
Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC) e vinculado ao AYA Laboratório de Estudos Pós-
coloniais e Decoloniais. Endereço currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/0342707931204905 E-mail 
para contato: felipcasanovas@gmail.com 
  



 

169 
 

CHINUA ACHEBE E O MBARI ARTISTS AND WRITERS CLUB OF IBADAN (1961-1967) 

Luiza Ferreira da Silva 

1. INTRODUÇÃO 

Este texto segue a proposta de apresentar as discussões desenvolvidas a partir da dissertação 
que venho desenvolvendo no âmbito do Programa de Pós-graduação (PPGH) em História da 
Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC), sob orientação do Professor Filipe Noé da Silva 
(UDESC/DH/PPGH), cuja proposta é discutir a atuação do intelectual nigeriano Chinua Achebe (1930 - 
2013) no contexto da emancipação do Estado nacional nigeriano, colocado em perspectiva por suas 
atuações através do Clube Mbari de Artistas e Escritores de Ibadan” (YESUFU, 1982, p. 53, tradução 
nossa1). Esse grupo de intelectuais integrantes do Clube Mbari faz parte de uma geração de 
intelectuais entendida por Adesanmi e Dunton (2005, p. 14)  como primeira geração de escritores 
africanos, que na sua grande maioria nasceu no contexto do colonialismo europeu nas Áfricas e muita 
de suas produções são atravessadas por discussões que abordam o colonialismo.  

Estes intelectuais pontuam essas marcas irrevogáveis do passado colonial, demonstrando, 
através de suas falas ao longo dos anos, a permanência de violências coloniais como marcadores 
permanente das relações, mesmo após as emancipações dos Estados nacionais africanos (ACHEBE, 
1989b; ACHEBE,  2000; OKIGBO, 1962). Perceber críticas ao colonialismo e a defesa de projetos anti-
coloniais nas produções de Chinua Achebe e de outros intelectuais integrantes do Clube Mbari, nos 
permite compreender os projetos políticos de reivindicação de memória e de direito a narrativa de 
populações africanas subalternizadas pelo colonialismo e pela colonialidade.  

Para construir esse debate, o texto se divide primeiramente em um debate teórico-
metodológico que vem sendo desenvolvido no processo da escrita da dissertação, para incorporar os 
significados atribuídos ao Clube Mbari, e, portanto, construir caminhos para interpretação das fontes 
da pesquisa. Para isso, se entende como essencial, a proposta metodológica de compreensão de 
experiências locais, para uma ampliação de perspectiva e análise global (Mignolo, 2000). Nesse 
sentido, compreender as especificidades do Clube Mbari e os significados atribuídos a ele por Chinua 
Achebe possibilita entender o contexto de lutas por libertação em Nigéria no contexto do colonialismo 

                                                           
1 No original: Mbari Artists and Writers Club of Ibadan. Para este trabalho traduzi no corpo do texto os nomes 
dos espaços, títulos de obras e trechos de entrevistas e ensaios, com notas de rodapé apontando a versão 
original da tradução. É importante salientar que o processo da tradução desses materiais atravessa o próprio 
trabalho de pesquisa na construção da dissertação, pois compreendendo a tradução a partir de Patricia Hill 
Collins (2019a) como uma incorporação de novos sentidos também pela tradutora, o processo de transpor uma 
fala ou um texto de uma língua para outra, há escolhas tomadas, e muitas vezes feitas para explicar ou facilitar 
a compreensão do leitor. O processo de tradução e análise dos textos e entrevistas também é atravessado pelos 
apontamentos levantados por Chinua Achebe sobre o uso da língua inglesa como também entendida como 
língua africana, em diálogo com Patricia Hill Collins. Ver: ACHEBE, Chinua. An Evening with Chinua Achebe. 
[Entrevista concedida a] Walusako Mwalilino. Washington, DC: Library of Congress, 2008b. Disponível em: 
https://youtu.be/M5OAjnG6rKo. Acesso em: 01 ago. 2025; COLLINS, Patricia Hill. Sobre tradução e ativismo 
intelectual. Tradução de Cibele de  Guadalupe Sousa Araújo, Dennys Silva-Reis e Luciana de Mesquita Silva. 
Revista Ártemis, vol. XXVII nº 1; jan-jun, 2019a, p. 25-32; COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro e 
estudos da tradução. [Entrevista concedida a] Dennys Silva-Reis. Tradução de: Marcos Bagno. Revista Ártemis, 
vol. XXVII nº 1; jan-jun, 2019, p. 229-235 



 

170 
 

e da colonialidade já no Estado nacional formado. Ademais, também é fundamental a abordagem de 
Grosfoguel (2008) para interpretar as entrevistas como fontes produzidas a partir dos lugares 
políticos, geográficos e temporalmente localizados, e a partir disso situar o lócus de enunciação de 
cada um destes intelectuais (Mignolo 2000; Grosfoguel 2008). 

A segunda parte do texto se da das discussões desenvolvidas até o momento pela dissertação, 
cujo processo se da pensando a formação do Clube Mbari e debates levantados por seus intelectuais 
sobre a intencionalidade de construção do espaço. Bem como a perspectiva levantada pelo professor 
Olabode Ibironke, de analisar esse grupo de intelectuais estruturados a partir da relação com a cidade 
de Ibadan, levando em conta as dinâmicas no seu contexto pós-colonial de transformações que 
“podem ser entendidas como um aparato estruturante de percepções que estipulam e regulam a 
imaginação do escritor africano” (Ibironke, 2015, p. 551, tradução nossa2). 

 

2. DEBATE TEÓRICO-METODOLÓGICO 

Chinua Achebe contou, em 1983, sobre suas lembranças no período de formação do Clube 
Mbari, e a noção que se constituía do que estes espaços projetavam para o grupo de intelectuais: “eu 
acho que o que estava acontecendo na época era uma indicação que havia um certo fermento na 
sociedade. Não era apenas uma pessoa ou duas pessoas, mas algo geral. Algo no ar, algo que tinha a 
ver com o fato de que estávamos prestes a nos tornar independentes” (1983, p. 115. Tradução 
nossa3).  

O processo de independência, em específico para estes grupos formados em sua maioria por 
homens e de uma elite intelectual africana, como explica Elikia M’bokolo em Africa Negra, tomo II, 
está ligado ao modo de organização do contexto colonial (M’bokolo, 2007, p. 544-545). Nas colônias 
britânicas, e sobretudo na África Ocidental, a constituição de universidades4 como o University College 
Ibadan (atualmente University of Ibadan) contribuiu para a formação de uma elite intelectual, “por 
meio da qual os escritores africanos se esforçavam para afirmar sua cultura, história e tradições” 
(Bejjit, 2009, p. 187, tradução nossa5). No contexto colonial britânico, essas instituições usavam de 
literaturas europeias na grande maioria dos currículos (Bejjit, 2009), mas a partir do XIX até as lutas 
por emancipação por todo o continente na metade do século XX, estes intelectuais construíram 
noções de identidade, que não estavam ligadas necessariamente a uma identidade nacionais, e as 
nações estavam passando pelo processo de fragmentação desde a sua formação com as invasões 
europeias (M’bokolo, 2007, p. 545). Compreender as tentativas de construção de propostas de 
identidades nacionais deve partir de uma ótica crítica, como afirma M’bokolo, que com a tentativa de 
                                                           
2 No original: could be understood as structuring the apparatus of perceptions that stimulate and regulate the 
imagination of the African writer. 

3 No original: I think what was happening then was an indication that there was a certain ferment in the society. 
It was not just one person or two people, but something general. something in the air, something that had to 
do with the fact that we were about to become independent. 
4 Outras como Makerere University (Uganda), apesar de ser na região oriental do continente, e University of 
Ghana, também podem ser percebidas neste rol de instituições formadas pelas administrações coloniais e que 
contribuíram para a constituição de diversos intelectuais africanos. IBIRONKE, Olabode. The Ibadan Origins of 
Modern African Literature: African Writers Series, Mbari Club & the Social Character of Ibadan. History Compass, 
v. 13, n. 11, p. 550-559, 2015. 

5 Nas entrevistas a quais trabalho na dissertação, os principais artistas que aparecem buscando um motivo para 
a formação do clube são Wole Soyinka, J. P. Clark e o próprio Achebe. 

 



 

171 
 

construir um sujeito “africano” muitas instituições de ensino começaram uma procura maior por 
literaturas “africanas” (M’bokolo, 2007, p. 545-546; Bejjit, 2009). A própria perspectiva do que se 
entendia como africano é repensada nesse período, e o próprio termo outrora utilizado apenas pelos 
europeus, toma novo espaço na construção dessas várias propostas de identidade, principalmente 
com o pan-africanismo proposto por intelectuais como William Edward Burghardt Du Bois (1868-
1963) (M’bokolo, 2007, p. 545-546).  

O Clube Mbari foi formado em 1961, poucos meses após a independência do Estado Nacional 
nigeriano, ocorrida em primeiro de outubro de 1960, e é necessário compreendê-lo como atravessado 
por essa conjuntura diversa que a grande maioria dos países africanos enfrentava desde a primeira 
metade do século XX. Essa condição pode ser constatada na construção dessas novas propostas de 
nação, nas disputas pelos significados que atravessaram ser africano, mas também sobre como as 
artes estavam atreladas à tentativa de constituição dessas noções. Os diversos intelectuais6 que 
buscam dar uma razão para a formação do Clube se distanciam e aproximam em diversos pontos, mas 
o que pode ser compreendido a partir disso é como o espaço do Clube servia, na verdade, para uma 
construção de narrativas múltiplas. O dramaturgo Soyinka destaca, em uma entrevista de 1962, que 
“o importante era ter um centro para o qual as pessoas fossem trazidas, que estivessem interessadas 
apenas no que o núcleo principal estivesse fazendo e que possam se encontrar e beber e, sabe, 
simplesmente continuar com seu trabalho e colaborar sempre que possível com talentos tão 
diversificados” (Soyinka, 1962b, p. 176, tradução nossa7). De acordo com Yesufu, o Clube Mbari de 
Ibadan tinha, também, a intenção de promover o desenvolvimento da literatura africana através da 
disponibilização de materiais (artísticos?) a preços mais acessíveis, e não estava necessariamente 
preocupado com um contexto comercial por si só (Yesufu, 1982, p. 56).  

O contexto de independência e das lutas por emancipação do Estados Nacionais são admitidos 
aqui como essenciais para compreender a constituição desse centro para o qual os intelectuais são 
trazidos, e Achebe descreve a necessidade desse espaço: “estávamos redescobrindo a nós mesmos, 
nós estávamos por tomar nossas vidas em nossas mãos novamente” (Achebe, 1983, p. 116. Tradução 
nossa8). Esse destaque que Achebe faz sobre tomar para si novamente o direito de vida está ligado a 
vivências desses intelectuais em seus embates ao colonialismo, sobre o qual ele aponta:  

 

Porque isso é o que o colonialismo e tudo isso significa: uma perda da iniciativa e 
você não tem lugar para falar de quem você era, no seu próprio desenvolvimento e 
tudo isso. E havia esse sentimento de que finalmente tudo isso iria acabar e era 
intoxicante e produzia esse sentimento de euforia. Nós tínhamos uma história para 
contar, nós éramos pessoas diferentes, nós devemos contar essa história e nós 
insistimos em sermos ouvidos. (Achebe, 1983, p. 116. Tradução nossa9). 

                                                           
6 Nas entrevistas a quais trabalho na dissertação, os principais artistas que aparecem buscando um motivo para 
a formação do clube são Wole Soyinka, J. P. Clark e o próprio Achebe. 

7 No original: but the important thing is to have a centre to which people are brought, who are just interested 
in what the central core are doing and who can meet and drink and, you know, just get on with their work and 
collaborate whenever it is possible with such diversified talents. 
8 No original: We were rediscovering ourselves, we were about to take our lives into our own hands again. 

9 No original: because this is what colonialism and all that meant: a loss of initiative and you just have no say in 
who you were, your own Self-development and all that. And there was this feeling that at long last all this was 
coming to an end and one was intoxicated and it produced this feeling of euphoria. We had a story to tell, we 
were a different people, we must tell this story, and we insist on being listened to. 



 

172 
 

 

A historiadora Cláudia Mortari (2016) aponta como é essencial para compreender essa noção 
de tomada para si que Achebe constitui a partir de sua literatura, tendo em vista o diálogo com Paulin 
J. Hountondji (2008), como o campo da literatura africana é tomado por perspectivas que falavam 
sobre África, mas não a partir de noções endógenas, do próprio continente (Mortari, 2016). A partir 
da categoria “equilíbrio das histórias”, que a autora desenvolve em seus trabalhos com entrevistas e 
ensaios de Achebe, é possível compreender como a relação de intelectuais com o campo da literatura 
africana toma lugar de constituir novas noções sobre suas próprias vivências. Isso tudo, com efeito, 
sem deixar de lado o atravessamento do colonialismo e a colonialidade que permeia o contexto de 
emancipação dos Estados Nacionais africanos, conjuntura que ambienta a formação desse grupo de 
intelectuais. 

É a partir dessa proposta que são pensadas as perguntas que suleam10 este trabalho, e o 
problema da pesquisa é constituído por: como é possível, através das articulações e produções 
artísticas de Chinua Achebe atreladas ao Clube Mbari, compreender o pós-independência nigeriano e 
a Guerra de Biafra? Para o caminhar da pesquisa, essa pergunta se desdobrou em diversas outras, que 
contribuem para pensar este problema de pesquisa: quais narrativas e significados são construídos a 
partir das memórias de seus integrantes sobre o Clube Mbari? Como se davam as relações entre as 
produções artísticas e os posicionamentos políticos dos integrantes do Clube Mbari de Artistas e 
Escritores de Ibadan? Quais funções, significados e memórias Chinua Achebe atribuía ao Clube Mbari? 
Quais projetos de nação são colocados pelos integrantes do Clube em suas articulações políticas, 
sociais e artísticas?  

Adesanmi e Dunton percebem uma semelhança entre esses intelectuais, que em sua maioria 
nasceram nas primeiras décadas do século XX, e que vivenciaram o colonialismo em seu auge, e os 
caracterizam como a primeira geração de escritores africanos cujas obras apresentam uma notória 
abordagem sobre o contexto colonial (Adesanmi; Dunton, 2005, p. 14). A partir de Mortari (2016) é 
possível compreender como essa vivência sob os colonizadores europeus atravessa suas narrativas e 
como articulam suas propostas. Para Achebe, isso se expressa ao propor perspectivas que tomam 
para si o lugar da escrita, compreendendo uma necessidade de equilibrar as narrativas antes contadas 
sobre África, de fora desse continente, mas que em suas produções são narradas a partir de África 
para compreender o contexto africano (Mortari, 2016). 

Mortari identifica e discute as produções literárias de Achebe como proposta para um ensino 
de História anti-racista, promovendo uma perspectiva contraposta às narrativas hegemônicas tanto 
na literatura, como na escrita da História. A partir da categoria de equilíbrio das histórias, a autora 
procura entender a produção literária de Achebe como uma iniciativa de tomar para si o direito de 
narrar a história que, por décadas, esteve na mão do colonizador, de propor um equilíbrio entre essas 
narrativas que não mais mantivessem os preconceitos e os mitos sobre África (Mortari, 2016). A partir 
do diálogo com Mortari, portanto, é possível compreender as intencionalidades e perspectivas sobre 
a literatura que Achebe situa na sua produção.  

No diálogo com outro historiador, Nourdin Bejjit, e sua discussão sobre as produções literárias 
de Chinua Achebe e a ocupação de determinados cargos como de Diretor Internacional da Heinemann 
Educational Book, é possível compreender a tomada de posição política nos movimentos em prol da 
emancipação do país (Bejjit, 2009). Dessa forma, a partir de outros espaços de atuação de Achebe é 

                                                           
10 O uso do termo sulear, ao invés de nortear, vem de um posicionamento político e epistêmico que aprendi 
durante as aulas, grupos de estudos e até em conversas informais com a Professora Cláudia Mortari (UDESC). 
Na formação epistêmica de perspectivas que por muitas vezes se localizam no Norte Global, a compreensão de 
sulear nossas propostas de mundo, contribuem para questionar esses lugares já estabelecidos da escrita da 
História. 



 

173 
 

possível perceber quais laços e redes o autor traçava durante o contexto de articulação do Clube 
Mbari, sendo possível levantar questionamentos sobre como essas articulações eram realizadas e 
quais escolhas eram tomadas a partir desses contatos.  

Bejjit traz também para o debate a conjuntura de publicação de literatura na costa ocidental 
africana, em especial na Nigéria nas décadas de 1960 e 1970, momento em que as instituições de 
ensino no país, como os Colégios Coloniais, também estavam se transformando pelas lutas de 
independência (Bejjit, 2009, p. 20). Nesse contexto colonial era comum a utilização de literaturas 
europeias no currículo escolar, mas, com as lutas por libertação e a constituição de propostas de 
identidades nacionais, houve uma procura maior por literaturas africanas “por meio da qual os 
escritores africanos se esforçavam para afirmar sua cultura, história e tradições” (Bejjit, 2009, p. 187, 
tradução nossa11). É importante, também, trazer para flexibilizar essa discussão os apontamentos 
apresentados pela historiadora Tathiana Cassiano (2020), que aborda em seus trabalhos sobre o 
contexto nigeriano, compreendendo este a partir de uma perspectiva de análise que leva em conta 
as perspectivas de gênero para a complexificação do contexto. Cassiano (2020) discute como Flora 
Nwapa, escritora contemporânea de Chinua Achebe, também igbo, enfrentou o impacto de ser uma 
mulher nigeriana comparado a outros intelectuais homens. Mas que Nwapa “ao contrário da maior 
parte das mulheres em sua época, frequentou escolas missionárias de educação primária e, mais 
tarde, escolas de educação superior como a Universidade de Ibadan (Nigéria) ” (Cassiano, 2020, p. 
25).  

A complexificação desse contexto contribui para entender o desenvolvimento do Clube 
enquanto espaço de produção de literaturas e obras que estavam também auxiliando para essas lutas 
por independência. E a partir da discussão de Cassiano, compreender de que forma essa grande 
maioria de homens no espaço do clube também contribui para a construção de noções sobre 
identidade e libertação atravessado pelo locus de enunciação destes intelectuais. Conforme o 
linguista Abdul R. Yesufu (1982), o Clube Mbari de Artistas e Escritores de Ibadan foi um espaço que 
tinha como uma de suas principais propostas ser um ambiente de desenvolvimento com a premissa 
de encorajar novos artistas, “especialmente os escritores de língua inglesa que estavam começando 
a emergir” (Yesufu, 1982, p. 55, tradução nossa12). Com a proposta de levar essas produções para o 
ambiente das instituições de ensino (Bejjit, 2009), esses materiais também estavam atravessados 
pelas perspectivas e propostas das quais estes intelectuais construíam, seja ser nigeriano, africano ou 
homem no contexto de 1960.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
11 No original: through which African writers endeavoured to assert their culture, history and traditions. 
12 No original: especially the English-speaking writers who were just then beginning to emerge through the help 
of Black Orpheus. 



 

174 
 

 

 

 

 

 

 

3 - FORMAÇÃO DO CLUBE MBARI E A CIDADE DE IBADAN 

 

Imagem 1 

Fonte: Lawrence, Jacob. 1964. Disponível em: nga.gov/artworks/79459-street-mbari 

 

A nomeação do Clube surge com uma proposta de Achebe, de incorporar as perspectivas de 
uma celebração chamada Mbari, desenvolvida pelos igbos desde muito antes do contato com o 
colonizador europeu (Achebe, 1989a, p. 86-88). A festividade propunha celebrar a deusa da terra e 
da criatividade, a deusa Ani. E ao levantar a proposta de mbari ao debate que levou a nomear o Clube, 
Achebe, amplifica o dever e significado que se toma para a arte e o constitui também como função 
política, coisa que para Achebe é essencial no contexto de luta política por independência (Achebe, 
1989a, p. 86-88). Uma das primeiras etapas para realização da festividade é a indicação, por parte da 
Deusa, de membros da comunidade que passam um período construindo imagens que representem 
a vida da comunidade (Achebe, 1976, p. 29). As pessoas escolhidas para a tarefa não eram os artistas 
do grupo, mas sim pessoas comuns que à primeira vista nada tinham a ver com a arte (Achebe, 1989a, 
p 78). Amílcar Cabral em seu texto Libertação Nacional e Cultura (1970), desenvolve uma análise a 



 

175 
 

partir desse contexto das décadas de 1950 e 1960, em África, e compreende que a relação da arte 
com a cultura tradicional contribui para a emancipação de diversos estados nacionais modernos 
africanos. 

Cabral complexifica a ideia de cultura para além de apenas como algo do ser social de um grupo, 
e a compreende como via de emancipação quando situada em perspectivas de enfrentamento ao 
colonialismo, possibilitando compreender formas de emancipação plurais dos Estados africanos 
(Cabral, 1970, p. 366-369). Em especial, como o acionamento de perspectivas tradicionais possibilitam 
a emancipação no contexto das independências das colônias europeias, ao serem insígnias 
demarcadas na colonialidade como aquilo que não deveria ser compreendido como parte do mundo 
moderno e inferior ao mundo branco (Cabral, 1970, p. 371-375). Ao tomar de volta para si a 
articulação da arte e da cultura, projetos africanos de libertação podem ser constituídos fora da lógica 
colonialista. Contudo, Cabral aponta como esse exercício só é efetivo quando pensado ativamente 
por esses indivíduos em propostas anti-coloniais. Mesmo com a articulação da arte, as 
intencionalidades atribuídas a ela nos projetos emancipadores ainda podem caminhar com 
significados coloniais (Cabral, 1970, p. 360-361). Achebe contribui para a construção do Clube Mbari 
como um espaço de possibilidades de luta nesse contexto de emancipação do Estado nacional 
nigeriano, principalmente quando pensa suas produções e de outros artistas como vias plurais de 
produções artísticas. 

No contexto pós-colonial e de pós-independência da cidade de Ibadan contribuí para a 
formação de uma dimensão cultural e artística para produções de literaturas de escritores de várias 
partes do país (Ibironke, 2015,p. 550). Com a derrubada do antigo projeto colonial e a 
institucionalização de novas formas de construção de ordem para os países independentes, o espaço 
dos artistas é compreendido nesse período como o trabalho de construção dessas novas propostas 
de identidade (Ibironke, 2015, p. 550; M’bokolo, 2007, 545-546). Essa reflexão do contexto regional 
africano nas novas perspectivas nacionais construídas na cidade de Ibadan é trabalhada por Ibironke 
a partir da cosmologia iorubá que fala “todos os caminhos levam ao mercado” (Ibironke, 2015, p. 556. 
Tradução nossa13), e não por menos, o Clube Mbari de Artistas e Escritores de Ibadan ficava localizado 
em uma das ruas de um dos vários mercados da cidade, o mercado Gbagi (Soyinka, 1994, p. 69, 211).  

O Mercado Gbagi é um dos muitos mercados situados na região de Ibadan, uma das cidades 
nigerianas conhecidas pelo grande atravessamento de pessoas de diversas partes do continente e de 
fora, que entram em contato a partir de lugares como os mercados Gbagi. É este mesmo mercado 
que o artista estadunidense Jacob Lawrence (1917-2000) retrata em sua obra Street to Mbari (Rua 
para Mbari, ver ilustração 1) de 1964, e relembra “eu lidei com a comoção, agito, o entusiasmo dos 
mercados, e eu fiz oito pinturas relacionadas a isso” (Lawrence, 1987. 1:15:57. Tradução nossa14). A 
noção que Lawrence traz sobre os mercados de Ibadan, em especial a rua do mercado que levava ao 
Clube Mbari é algo que contribui para compreender a construção do próprio Clube Mbari, que na 
pintura o destaque se dá pelo atravessamento de diversas pessoas, pelo agito dos tecidos e por suas 
várias cores. Essa “extraordinária erupção de criatividade” (Ibironke, 2015, p. 551. Tradução nossa15) 
é parte da discussão levantada por Ibironke, que compreende esse conjunto de encontros como parte 
estruturante também do Clube Mbari, mas que deve ser tomada com cautela. A cidade de Ibadan 
inspira a arte, como de Lawrence e os integrantes do Clube, mas também é o lugar de constituição de 
instituições coloniais, como a própria Universidade de Ibadan, que foi fundada em 1948 ligada 
diretamente a Universidade de Londres, e com isso refletindo estruturas europeias. 

                                                           
13 No original: all roads lead to the market. 
14 No original: I dealt with the hustle, bustle, the excitement of the marketplaces, and I did eight paintings 
pertaining to that. 
15 No original: extraordinary eruption of creativity. 



 

176 
 

Em 1989, Chinua Achebe concedeu uma entrevista a Charles H. Rowell e, dentre diversas 
perguntas, lhe foi questionado: como tinha começado a escrever? Sua resposta foi que, após uma 
tomada de consciência enquanto estava na Universidade de Ibadan, em disciplinas de professores que 
indicavam a leitura de diversas literaturas produzidas por brancos sobre África, de livros como 
Coração das Trevas de Joseph Conrad, começou a notar a ideologia colonial que essas obras 
perpetuavam (Achebe, 1989). E, então, começou a entendê-las como inaceitáveis na ficção, e com 
uma noção de que todos têm uma história para contar, propôs um equilíbrio na escrita dessas 
histórias (MORTARI, 2016) e a partir de lá tomou a decisão de também escrever a sua própria história 
(Achebe, 1989). 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Propor compreender o Clube Mbari através da relação de Chinua Achebe com esses intelectuais 
contribui para constituir narrativas que desafiem uma perspectiva hegemônica sobre lutas por 
emancipação da Nigéria. Narrativas disputadas recorrentemente por essa colonialidade que se 
mantém nos moldes do Estado nacional moderno nigeriano e na permanência de insígnias da 
violência colonial. Colocar em perspectiva as atuações dos integrantes do Clube Mbari ainda é um 
processo em desenvolvimento na dissertação da qual este trabalho surge, mas alguns delineamentos 
são possíveis perceber neste caminhar, principalmente entender essa rede de intelectuais como 
heterogênea nas discussões e proposições no que entendiam por literatura e por escrita literária. 
Assim como compreender suas percepções de mundo e atuações no combate ao colonialismo e lutar 
por emancipação, amplia as noções que a colonialidade coloca sobre esses indivíduos.  

Ainda que parcialmente neste trabalho, ampliar a discussão para perspectivas que levem em 
conta as vivências e noções de mundo africanas, contribui para o desenvolvimento do Campo dos 
Estudos Africanos, que por muitas vezes esteve baseada em estruturas que perpetuam formas 
hegemônicas baseadas no processo de racialização de pessoas, que partiu do “colonialismo [que] era 
essencialmente uma negação da dignidade humana e do valor do ser humano” (ACHEBE, 2010, p. 31, 
grifo meu). Mas, Chinua Achebe nos dá também uma saída, onde mostra que é possível construir 
narrativas de pessoas marcadas pela colonialidade a partir de um lugar de agência: “Contudo, o que 
é grandioso no seu humano é a nossa capacidade de enfrentar e vencer a adversidade, não nos 
deixando definir por ela, nos recusando a ser apenas seu agente ou sua vítima” (ACHEBE, 2012, p. 31). 

 

REFERÊNCIAS 
ACHEBE, Chinua. A Conversation with Chinua Achebe. [Entrevista concedida a] David Chioni Moore e 
Analee Heath. Transition, [s.l.], n. 100, p. 12-33, 2008a. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/20542537. Acesso em: 01 de agosto de 2025. 
ACHEBE, Chinua. A educação de uma criança sob o Protetorado Britânico. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2012. 
ACHEBE, Chinua. African writers talking. [Entrevista concedida a] Lewis Nkosi. Lagos. 1962. In: 
PIETERSE, Cosmo; DUERDEN, Dennis (Org.). African Writers Talking: A Collection of Radio Interviews. 
Africana Publishing Corporation, 1972. p. 3-6. Disponível em: 
https://archive.org/details/africanwritersta0000piet/mode/1up . Acesso em: 01 de agosto de 2025. 
ACHEBE, Chinua. An African Voice. [Entrevista concedida a] Katie Bacon. Massachusetts: The Atlantic, 
Agosto de 2000. Disponível em: https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2000/08/an-african-
voice/306020/. Acesso em: 01 de agosto de 2025. 



 

177 
 

ACHEBE, Chinua. An Evening with Chinua Achebe. [Entrevista concedida a] Walusako Mwalilino. 
Washington, DC: Library of Congress, 2008b. Disponível em: https://youtu.be/M5OAjnG6rKo . Acesso 
em: 29 julho. 2025. 
ACHEBE, Chinua. An interview with Chinua Achebe. [Entrevista concedida a] Kay Bonetti. University of 
Missouri. Missouri: The Missouri Review, [s.l.], v. 12, n. 1, 1989a. Disponível em: 
https://muse.jhu.edu/article/411026. Acesso em: 9 agosto. 2025. 
ACHEBE, Chinua. An interview with Chinua Achebe. [Entrevista concedida a] Charles H. Rowell. 
Callaloo. The Johns Hopkins University Press, [s.l.], v. 136, n. 1, p. 86-101, 1989b. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/2931612. Acesso em:  01 de agosto de 2025. 
ACHEBE, Chinua. An interview with Late Nigerian Author, Chinua Achebe. [Entrevista concedida a] 
Helon Habila. Lyon: The Africa Report, 2007. Disponível em: 
https://www.theafricareport.com/5912/an-interview-with-late-nigerian-author-chinua-achebe-by-
helon-habila/. Acesso em:  08 de agosto de 2025. 
ACHEBE, Chinua. An intimate interview with Chinua Achebe. [Entrevista concedida a] Blackside, Inc. 
HOPES Cambridge, Massachusetts: On the Horizon, 2000. Disponível em: 
https://www.pbs.org/hopes/nigeria/essays.html. Acesso em: 08 de agosto de 2025. 
ACHEBE, Chinua. Girls at War and Other Stories. London: Heinemann Educational Books, 1972. 
ACHEBE, Chinua. Literature and Conscientization: Interview with Chinua Achebe. [Entrevista 
concedida a] Biodun Jeyifo. 1983. P. 110-123. In: LINDFORS, Bernth. Conversations with Chinua 
Achebe. 1. ed. Jackson: University Press of Mississippi, 1997. 
ACHEBE, Chinua. Morning yet on creation day: Essays. Nova Iorque: Anchor Books/Doubleday. 1975. 
ACHEBE, Chinua. No Condition is Permanent. [Entrevista concedida a] Holger Ehling. Holger Ehling 
Blog, dezembro de 2002. Acesso em: 08 de agosto de 2025. 
ACHEBE, Chinua. No Longer at Ease. Londres: Heinemann Educational Books, 1960. 
ACHEBE, Chinua. Remembering Chinua Achebe and The Importance of Struggle. [Entrevista concedida 
a] Terry Gross. Fresh Air. Filadélfia, Pensilvânia, maio de 1988. Disponível em: 
https://www.npr.org/2013/03/25/175259568/remembering-chinua-achebe-and-the-importance-of-
struggle. Acesso em: 08 de agosto de 2025. 
ACHEBE, Chinua. The education of a British-protected child: essays. 1. ed. Nova Iorque: Penguin 
Random House, 2010. 
ACHEBE, Chinua. There Was a Country: a Personal History of Biafra. Nova Iorque: The Penguin Press, 
2012. 
ACHEBE, Chinua; EKWENSI, Cyprian. In Search of Myself. [Entrevista concedida a] [ACMI]. 
International Zone. Estados Unidos: ACMI's collection. 11:22 min - 12:22 min. 1965. Disponível em: 
https://youtu.be/W8ajzwLeQsY Acesso em: 24 julho. 2025.  
ADESANMI, Pius; DUNTON, Chris. Nigeria's third generation writing: historiography and preliminary 
theoretical considerations. English in Africa, [s.l.], v. 32, n. 1, p. 7-19, 2005. 
ALBUQUERQUE, Mariana Lyra Varel de; HAUS, Camila. Decolonialidade e inglês como língua franca: 
diálogos com professores brasileiros. Cadernos do IL, [s.l.], n. 61, p. 181-208, 2020. 
ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. Tema, meta, metáfora: porque a historiografia teme e 
treme diante da literatura. Revista Linguagem - Estudos e Pesquisas, v. 17, n. 2, p. 17-41, jul./dez. 
2013. Disponível em: https://www.revistas.ufg.br/lep/article/view/32233/17201. 
ANTONACCI, M. A. ARTIMANHAS DA HISTÓRIA. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-
Graduados de História, [S. l.], v. 24, 2012. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/10618. Acesso em: 24 jul. 2025. 
BEJJIT, Nourdin. The Publishing of African Literature: Chinua Achebe, Ngugi Wa Thiong'o and the 
Heinemann African Writers Series 1962-1988. United Kingdom: Open University, 2009. 
BEJJIT, Nourdin. A Colonial Affair: Heinemann Educational Books and the African Market. Publishing 
Research Quarterly, [s.l.], v. 34, n. 2, p. 275-287, 2018. DOI: 
https://link.springer.com/article/10.1007/s12109-018-9580-5.  



 

178 
 

CABRAL, Amílcar. Libertação Nacional e cultura. In: SANCHES, Manoela Ribeiro (Org.). Malhas que os 
Impérios Tecem: Textos anticoloniais, contextos pós-coloniais. Lisboa: Edições 70, 2011. p. 355-375. 
CARROLL, David. Chinua Achebe: Novelist, Poet, Critic. London: Macmillan Press Ltda., 1990. 
CASSIANO, Tathiana C. S. A. “[…] Vai haver outra guerra, a guerra das mulheres”: o protagonismo das 
mulheres Igbos na escrita literária de Flora Nwapa (Nigéria 1960). 95 f. Dissertação (Mestrado 
Profissional em Ensino de História – ProfHistória) – Universidade do Estado de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2020. 
COLLINS, Patricia Hill. Sobre tradução e ativismo intelectual. Tradução de Cibele de  Guadalupe Sousa 
Araújo, Dennys Silva-Reis e Luciana de Mesquita Silva. Revista Ártemis, vol. XXVII nº 1; jan-jun, 2019a, 
p. 25-32 
COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro e estudos da tradução. [Entrevista concedida a] 
Dennys Silva-Reis. Tradução de: Marcos Bagno. Revista Ártemis, vol. XXVII nº 1; jan-jun, 2019, p. 229-
235 
CURREY, James; HILL, Alan; SAMBROOK, Keith. Working With Chinua Achebe: The African Working. 
[entrevista concedida a] Kirsten Holst Petersen. Londres, 1990. 
EVARISTO, Conceição. Gênero e etnia: uma escre(vivência) de dupla face. In: MOREIRA, Nadilza 
Martins de Barros; SCHNEIDER, Liane (Org.). Mulheres no mundo: etnia, marginalidade e diáspora. 2. 
ed. João Pessoa: Editora do CCTA, 2005. p. 218-229. vol. 5. 
EZENWA-OHAETO, Chinua. Chinua Achebe: a biography. Bloomington, Indiana: Indiana University 
Press, 1997. 
FANON, Franz. Racismo e Cultura. In: SANCHES, Manoela Ribeiro (Org.). Malhas que os impérios 
tecem: textos anticoloniais, contextos pós-coloniais. Lisboa: Edições 70, 2011. 
FONLON, Bernard. African writers meet in Uganda. Abbia, [s.l.], v. 1, p. 39-53, 1963. 
GROSFOGUEL, Ramon. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-coloniais: 
transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista Crítica de Ciências Sociais, 
São Paulo, n. 80, p. 115-147, mar., 2008. 
HOUNTONDJI, Paulin J. Conhecimento de África, conhecimento de africanos: Duas perspectivas sobre 
os Estudos Africanos. Revista Crítica de Ciências Sociais, [s.l.], v. 80, p. 149-160, 2008. DOI: 
https://doi.org/10.4000/rccs.699  
IBIRONKE, Olabode. The Ibadan Origins of Modern African Literature: African Writers Series, Mbari 
Club & the Social Character of Ibadan. History Compass, v. 13, n. 11, p. 550-559, 2015. 
KALLINEY, Peter. The Makerere generation: Cold War diplomacy and African literature. Times Literary 
Supplement: TLS, Londres, 08 de julho de 2016. Commentary. Disponível em: 
https://english.as.uky.edu/sites/default/files/kalliney%20tls%20makerere%20generation.pdf. 
Acesso em: 08 de agosto de 2025. 
LEITE, Ana Mafalda. Perspectivas teóricas e críticas nas literaturas africanas & a perspectiva pós-
colonial. Diadorim, Rio de Janeiro, n. esp., p. 142-149, 2016. DOI: 
https://doi.org/10.35520/diadorim.2016.v18n0a4052. 
MACEDO, José Rivair. A História da África vista pelos Africanos: gênese e desenvolvimento da ‘Escola 
de Dakar’ (1960-1990). In: FERREIRA, Álvaro Mendes; FORTES, Carolina Coelho; DAFLON, Eduardo 
Cardoso (Org.), et al. Problematizando a Idade Média. Niterói, RJ: Editora da UFF/PPGHISTÓRIA, 2013. 
p. 144-164. 
M’BOKOLO, Elikia. A Idade do Ouro ou o Crepúsculo da Colonização – 1910-1940. África Negra. 
História e civilizações. Do século XIX aos nossos dias. Tomo II. Salvador: UFBA; São Paulo: Casa das 
Áfricas, 2011. 1ª edição em inglês. 2008. 
MBEMBE, Achille. Sair da grande noite: ensaios sobre a África descolonizada. Angola: Edições 
Mulemba: Portugal: Edições Pedago, 2014. 
MIGNOLO, Walter D. Aiesthesis decolonial. Calle 14: Revista de investigación en el campo del arte, 
[s.l.], v. 4, n. 4, p. 10-25, 2010. 



 

179 
 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais-projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2003. 
MIGNOLO, Mignolo. Reconstitución epistémica/estética: la aesthesis decolonial una década después. 
Calle 14: revista de investigación en el campo del arte, [s.l.], v. 14, n. 25, p. 14-32, 2019. 
MORTARI, Claudia. O “equilíbrio das histórias”: reflexões em torno de experiências In: PAULA, Simoni 
Mendes de; CORREA, Sílvio Marcus de Souza. (Org.). Nossa África: ensino e pesquisa. São Leopoldo: 
Oikos, 2016. p. 41-53. Disponível em: https://ayalaboratorio.files.wordpress.com/2017/09/mortari-
claudia-o-e2809cequilc3adbrio-das-histc3b3riase2809d-reflexc3b5es-em-torno-de-
experic3aancias.pdf. Acesso em: 28 de julho de 2025. 
MORTARI, Cláudia; GABILAN, Katarina. “Concordo, claro, que uma boa arte muda as coisas”: A escrita 
literária de chinua achebe e a crítica a colonialidade. Sankofa: Revista de História da África e de 
Estudos da Diáspora Africana, [s.l.], v. 10, n. 20, 2017. 
CARVALHO FILHO, Silvio de Almeida; NASCIMENTO, Washington Santos. Intelectuais das Áfricas: 
aproximações. Intelectuais das Áfricas. Campinas: Pontes Editores, 2018. 
OBENGA, Théophile. Fontes e técnicas específicas da história da África: panorama geral. In: KI -ZERBO, 
Joseph (ed.). História geral da África, I: Metodologia e pré-história da África. 2 ed. 2010. 1981. p. 59-
75. 
OKAFOR, Nduka. The Development of Universities in Nigeria: A Study of the Influence of Political and 
Other Factors on University Development in Nigeria, 1868-1967. Harlow: Editora Longman, 1971.  
OKIGBO, Christopher. African writers talking. [entrevista concedida a] Lewis Nkosi. 1962. Cambridge. 
In: PIETERSE, Cosmo; DUERDEN, Dennis (Org.). African Writers Talking: A Collection of Radio 
Interviews. Africana Publishing Corporation, 1972. p. 134-139. Disponível em: 
https://archive.org/details/africanwritersta0000piet/mode/1up . Acesso em: 28 de julho de 2025. 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del Poder y Clasificación Social. Journal of World-Systems Research, 
[s.l.], v. 11, n. 2, p. 342-386. 2000. 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del Poder, Cultura y Conocimiento en América Latina. Anuário 
Mariateguiano, Lima, v. 9, n. 9, p. 137-148, 1997. 
SAMBROOK, Keith. An Interview with Keith Sambrook. [concedida à Nourdin Bejjit]. In: BEJJIT, 
Nourdin. The Publishing of African Literature: Chinua Achebe, Ngugi Wa Thiong'o and the Heinemann 
African Writers Series 1962-1988. United Kingdom: Open University, 2009. p. 208-221. 
SCHOLL, Ana Paula. O conceito de translinguagem e suas implicações para os estudos sobre 
bilinguismo e multilinguismo. Revista da ABRALIN, [s.l.], v. 19, n. 2, p. 1-5, 27 ago. 2020. 
SOYINKA, Wole. African writers talking. [entrevista concedida a] Lewis Nkosi. Lagos, 1962a. In: 
PIETERSE, Cosmo; DUERDEN, Dennis (Org.). African Writers Talking: A Collection of Radio Interviews. 
Africana Publishing Corporation, 1972. p. 171-178. Disponível em: 
https://archive.org/details/africanwritersta0000piet/mode/1up . Acesso em: 20 de julho de 2025. 
SOYINKA, Wole. African writers talking. [entrevista concedida a] Es’kia Mphahlele. Lagos, 1962b. In: 
PIETERSE, Cosmo; DUERDEN, Dennis (Org.). African Writers Talking: A Collection of Radio Interviews. 
Africana Publishing Corporation, 1972. p. 171-178. Disponível em: 
https://archive.org/details/africanwritersta0000piet/mode/1up . Acesso em: 20 de julho de 2025. 
STRAUHS, Doreen. African Literary NGOs: Power, Politics, and Participation. New York: Palgrave 
Macmillan, 2013. 
MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia do Ser e a geopolítica do conhecimento. Modernidade, 
império e colonialidade. Revista Crítica de Ciências Sociais, [s.l.], v. 80, p. 71-114, 2008. DOI: 
https://doi.org/10.4000/rccs.695. Disponível em: http://journals.openedition.org/rccs/695 Acesso 
em: 04 de agosto de 2025. 
VAZQUES, Rolando. Aesthesis decolonial y los tiempos relacionales. [Entrevista concedida a Miriam 
Barrera Contreras]. Calle 14: Revista de Investigación en el Campo del Arte, [s.l.], v. 11, n. 18, p. 76-
93, 2016. DOI: https://doi.org/10.14483/udistrital.jour.c14.2016.1.a06  
YESUFU, Abdul R. Mbari Publications: a pioneer Anglophone African publishing house. The African 
Book Publishing Record, [s.l.], v. 8, n. 2, p. 53-57, 1982. DOI: https://doi.org/10.1515/abpr.1982.8.2.53 



 

180 
 

 

SOBRE O/A/X AUTOR/A/X: 

Luiza Ferreira da Silva, graduada em bacharelado em História pela Universidade do Estado de Santa 
Catarina (UDESC), mestranda no Programa de Pós-graduação em História (PPGH/UDESC), orientada 
pelo Professor Dr. Filipe Noé da Silva, vinculado ao Departamento de História (DH/UDESC) e ao Pós-
graduação em História (PPGH/UDESC). Integrante do AYA Laboratório de Estudos Pós-coloniais e 
Decoloniais (UDESC/FAED). Bolsista pela Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior – CAPES. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 



 

181 
 

  

IMPRESSÕES DA AUSÊNCIA: ENTRE A TÉCNICA E A DIÁSPORA: 

UMA ANÁLISE DAS XILOGRAVURAS DE SAUL SMITH E A SIMBOLOGIA ADINKRA 
 

Rafaela Maria Martins da Silva 

 1.  A SIMBOLOGIA ADINKRA COMO ARQUIVO DE IDENTIDADE E GESTO DE CONTINUIDADE NA ARTE 
CONTEMPORÂNEA 

 

Figura 1. À esquerda: Sankofa (pássaro). Nunca é tarde para voltar e apanhar o que ficou atrás. Símbolo da 
sabedoria de aprender com o passado para construir o futuro. Figura 2. À direita. Sankofa (estilizado). Fonte: 

Adinkra: sabedoria em símbolos africanos (2022). 

O símbolo Sankofa (figura 1 e 2), nos últimos anos, tem sido amplamente retomado pela 
comunidade negra. Representado ora por um pássaro com a cabeça voltada para trás, ora por um 
coração estilizado, o Sankofa ensina que é sempre possível e, sobretudo, necessário retornar ao 
passado para resgatar o que foi esquecido ou deixado para trás. Mais do que um conselho moral, ele 
carrega o princípio do retorno como gesto de sabedoria e como estratégia de reestruturação do 
presente. 

Embora tenha ganhado grande visibilidade recentemente, o Sankofa acompanha a 
construção do Brasil desde o período colonial e integra um conjunto mais amplo de símbolos, os 
adinkra. Originários da cultura Akan, especialmente o povo Ashanti, presente nas regiões hoje 
conhecidas como Gana e Costa do Marfim, esses símbolos, carregados de valores éticos, espirituais, 
filosóficos, políticos e pedagógicos, configuram linguagens e epistemologias que, ao longo da história, 
foram subestimadas e suprimidas pelo europeu por não se adequarem às suas lógicas de 
decodificação e domínio. São traços que desenham a sobrevivência de um mundo, uma escrita que 
não se fixa em alfabeto, mas se espalha em formas, imagens e sentidos. 

Ainda que não haja um registro preciso de sua chegada ao território brasileiro, é provável que 
tenham sido trazidos por africanos escravizados durante o período colonial, quando milhares de 
corpos e culturas foram sequestrados e transplantados para o outro lado do Atlântico. Entre as muitas 
marcas deixadas por essa presença forçada, destaca-se a atuação dos ferreiros africanos nas fundições 
de grades, portões e ornamentos arquitetônicos das cidades coloniais. Conforme destaca o arquiteto 
e pesquisador Ricardo Ametonou Songbe, no artigo Estudo de Contribuições Africanas na Arquitetura 
Brasileira: Caso do Elemento Arquitetônico ‘Adinkra’ dos Povos Akan nas Arquiteturas do Centro 



 

182 
 

Histórico de Belém do Pará (2025), coube à população africana o protagonismo na introdução da 
metalurgia no Brasil, trazendo consigo técnicas sofisticadas de fundição de metais, em especial do 
ferro, inicialmente na capitania de Minas Gerais e, posteriormente, em outras regiões. Esses artesãos, 
dominavam técnicas sofisticadas de metalurgia e mineração de ferro e ouro, saberes profundamente 
valorizados em suas comunidades de origem. No Brasil, mesmo em condição de escravidão, 
empregaram essas habilidades na construção das cidades coloniais, imprimindo nelas não apenas 
força de trabalho, mas também formas de pensamento, resistência e ancestralidade. 

O termo “adinkra”, cuja tradução na língua akan é “adeus”, evidencia a função cerimonial 
desses símbolos. Tradicionalmente usados em tecidos fúnebres ou inscritos em ritos de honra, os 
adinkra atravessam o tempo como sinais cerimoniais de passagem e reverência. Mais de oitenta 
ideogramas compõem esse léxico visual, estampados, entalhados ou moldados em madeira, metais 
preciosos e outros suportes materiais. São, ao mesmo tempo, elementos estéticos e veículos 
epistemológicos atuando como dispositivos de preservação de saberes ancestrais, de cosmologias e 
de práticas sociopolíticas que seguem ecoando, mesmo quando deslocados de sua origem. 

 

Figura 3. À esquerda: Funtummireku Denkyemmireku (crocodilos). Compartilham um só estômago, porém 
brigam pela comida. Símbolo da unidade na diversidade e advertência contra as brigas internas quando existe 

um destino em comum.  Figura 4. À direita. Asase ye duru. A terra é mais pesada que o mar. Símbolo da 
orientação e da proteção divinas e da sacralidade da Mãe Terra. Fonte: Adinkra: sabedoria em símbolos 

africanos (2022). 

Segundo Elisa Larkin Nascimento, no livro Adinkra: sabedoria em símbolos africanos (2022), a 
tradição oral localiza a origem desses símbolos em um episódio de confronto bélico entre o rei dos 
Asante, Asantehene Osei Bonsu, e o rei Kofi Adinkra, do antigo reino de Gyaman, território que hoje 
corresponde a uma região da Costa do Marfim. Conta-se que Kofi Adinkra ousou replicar o gwa, o 
banco real do Asantehene, símbolo máximo de soberania e coesão do Estado Asante.  A cópia do 
banco real, mais do que uma afronta estética, foi interpretada como um gesto político de usurpação 
da soberania Asante. Derrotado, o rei Adinkra foi levado a Kumasi, a capital do reino de Asante, onde, 
segundo a tradição, trajava roupas estampadas como expressão de pesar e luto por sua condição de 
prisioneiro. Após sua morte, o território de Gyaman foi anexado ao domínio Asante. A vitória dos 
Asante não apenas selou a derrota de Gyaman, mas resultou também na apropriação e expansão da 
arte dos Adinkra para além de seu território de origem, consolidando-os como um sofisticado sistema 
comunicacional pan-akânico. Ainda assim, como todo legado moldado pela oralidade e pela 
multiplicidade de vozes históricas, outras versões sobre o surgimento desses símbolos persistem e se 
entrelaçam, compondo um campo aberto de interpretações e sentidos. 

Ao contrário das narrativas coloniais e etnocêntricas europeias, que por séculos negaram à 
África o estatuto de civilização letrada, relegando seus povos exclusivamente à oralidade, os adinkra 
se afirmam como prova material e epistemológica de que a escrita, em suas múltiplas formas, sempre 



 

183 
 

esteve presente nos modos africanos de registro, memória e transmissão de conhecimento. Tal como 
os hieróglifos do Egito e outras formas de escrita pictográfica pré-islâmicas, os adinkra desafiam a 
narrativa da ausência de registros, inscrevendo no tempo e na matéria os saberes de um continente 
que sempre pensou, narrou e gravou sua própria história.  

Artistas contemporâneos recorrem aos adinkra não apenas para resgatar formas visuais 
ancestrais, mas para reafirmar outras epistemologias como modos de conhecer, sentir e documentar 
o mundo que foram sistematicamente silenciados pelo projeto colonial. Em seus gestos criativos, 
fazem frente à lógica da rivalização imposta pelo sistema eurocentrado da arte, e partilham, 
solidariamente, um repertório de símbolos que operam como arquivos de identidade, mapas de 
saberes e gestos de continuidade. 

Os adinkra cravados em grades de ferro não são apenas ornamentos, são sobrevivências nas 
superfícies da cidade, apontando para o que foi perdido, mas também para o que persiste. São sinais 
de uma herança que, mesmo dilacerada, nunca se rompeu por completo. Portanto, reconhecer os 
adinkra não apenas como ornamentos, mas como arquivos visuais e espirituais, é também um ato de 
reparação epistêmica. São formas que se reinventam nos corpos, nos tecidos, nas arquiteturas e nas 
práticas artísticas da diáspora, reafirmando a África como matriz de pensamento, invenção e 
resistência. 

Esta breve introdução aos adinkra busca abrir caminho para uma reflexão sobre o processo 
artístico de Saul Smith (Rio de Janeiro, 1984), que, em suas xilogravuras, incorpora esses símbolos 
como parte de um diálogo que atravessa distâncias temporais e geográficas. O artista emprega a 
técnica da matriz perdida, na qual sucessivas camadas de cor são impressas enquanto a própria matriz 
de madeira é progressivamente pigmentada e, a cada etapa, irremediavelmente transformada. Desse 
modo, as imagens iniciais, uma vez impressas, tornam-se irreproduzíveis. Nesse gesto técnico de 
perda, estabelece-se uma potente analogia com a trajetória simbólica dos adinkra: assim como a 
matriz xilográfica se transforma e se desfaz ao longo do processo, também os adinkra, ao 
atravessarem o Atlântico e os séculos, afastam-se de suas origens, assumindo novas formas e 
significados em contextos diaspóricos. 

Ao acompanhar o entrelaçamento do gesto técnico da gravura com o gesto histórico da 
diáspora, tomando os adinkra como dispositivos de uma sobre-existência africana, este texto situa a 
obra de Saul Smith em um movimento mais amplo, em que outros artistas também acionam esta 
matriz de origem, compondo práticas que insistem em reinscrever a memória e a ancestralidade nos 
corpos e nos territórios. É neste campo expandido de ressonâncias que os próximos capítulos se 
detêm. 

2. XILOGRAVURA E GESTO PERFORMATIVO: A MATRIZ PERDIDA COMO METÁFORA DO 
DESLOCAMENTO DIASPÓRICO DOS SÍMBOLOS ADINKRA NA OBRA DE SAUL SMITH 



 

184 
 

 

Figura 5. À esquerda:  Abdias Nascimento. Sankofa nº 2 - Resgate (Adinkra Asante), 1992. Acrílico sobre tela, 
40 x 55 cm. Fonte: Itaú Cultural. Figura 6. À direita: Soberana Ziza. Mural realizado no Centro de Artes, Design 

e Moda (Ceart) homenageando artistas negras de Santa Catarina com o símbolo adinkra, em 2024. Fonte: 
UDESC 

  Saul Smith, artista visual residente em Florianópolis há quase uma década, constroi em sua 
obra uma analogia entre a perda da matriz na xilogravura e a matriz cultural africana dos adinkra, que, 
embora presente, se vê fragmentada, apagada ou ressignificada nos espaços urbanos brasileiros. Esse 
processo teve início em 2024, durante sua graduação em Artes Visuais na Universidade do Estado de 
Santa Catarina, enquanto cursava a disciplina Arte Africana e Afro-brasileira, ministrada pela 
professora Juliana Crispe. Nessa etapa de seus estudos, Saul desenvolveu um objeto pedagógico que 
viria a marcar o início de uma investigação artística mais ampla: um baralho de imagens composto 
por referências visuais estudadas ao longo do semestre, entre elas a figura do Sankofa presente na 
obra de Abdias do Nascimento (Figura 5). A proposta, embora inicialmente didática, tornou-se ponto 
de partida para um mergulho mais profundo nas ressonâncias da simbologia adinkra no contexto afro-
diaspórico. Nesse percurso, Saul entra em contato com a artista Regina Elias, conhecida como 
Soberana Ziza (Figura 6), cujo trabalho também se apropria dos símbolos adinkra como dispositivos 
visuais e filosóficos de resistência e ancestralidade. A troca entre os dois intensifica o interesse do 
artista por esse repertório, agora compreendido não apenas como imagem, mas como inscrição de 
uma memória transatlântica.  

  No fim daquele mesmo ano, em viagem a Salvador para participar de um simpósio promovido 
pela Universidade Federal da Bahia, mediado pelo grupo de estudos AYA (Laboratório de Estudos Pós-
Coloniais e Decoloniais), Saul é tomado por uma percepção: ao caminhar pelo centro histórico da 
cidade, percebe a presença de símbolos adinkra cravados em grades de ferro, portões e janelas como 
sinais silenciosos de uma ancestralidade preservada na arquitetura urbana, ainda que em estado de 
apagamento (figura 7). Aquela iconografia, que outrora fora sagrada, simbólica e filosófica, agora se 
mostra esvaziada de sentido, naturalizada como ornamento urbano. O artista, então, compreende 
aquilo que chama de “perda de matriz cultural”, uma vez que, ao serem reconfigurados em novos 
contextos, os símbolos permanecem, mas muitas vezes já não carregam consigo o saber de origem. 
Ressignificados sem reconhecimento, transformam-se em sobrevivências mudas, vestígios 
deslocados de um corpo-matriz fragmentado, que, ainda assim, sobre-existe nas frestas da paisagem 
brasileira. 

É nesse contexto que Saul propõe uma dupla poética: de um lado, a simbologia adinkra, herdeira de 
uma filosofia ancestral ainda viva, associada à ideia de uma matriz cultural africana perdida, como 
metáfora de uma herança que, mesmo diluída, resiste, ressurgindo em forma de vestígio, eco ou 
cicatriz nos corpos da paisagem urbana. Do outro, a refiguração dessa perda por meio da técnica da 



 

185 
 

matriz perdida na xilogravura (figura 8), um processo em que a madeira é alterada a cada impressão, 
impedindo a reprodução exata da imagem original, instaurando o irrepetível como gesto estético e 
político. 

 

Figura 7. À esquerda: Adinkra em portão de casa em Salvador, BA. Fonte: Saul Smith. Figura 8. À direita: Saul 
Smith. Série Matriz perdida, 2024.  Matriz de xilogravura, 21cm x  29,7 cm.  Fonte: Saul Smith. Saul Smith.  

Nas suas gravuras, a técnica da matriz perdida torna-se metáfora encarnada: o desaparecimento 
gradual da imagem gravada se alinha à memória da diáspora, cuja história também foi marcada por 
apagamentos, deslocamentos e reconstruções. Assim, sua proposta se concentra em articular o gesto 
técnico da xilogravura ao gesto histórico da diáspora africana, pensando perda e permanência não 
como opostos, mas como dimensões coexistentes de uma resistência que se reinventa, uma sobre-
existência negra que insiste, que se faz excedente do corpo africano inscrito nos territórios urbanos. 

  Nesse sentido, pode-se compreender a prática de Saul Smith como uma ação performática 
em si, precedente, oculta ao público. O gesto de imprimir, sabendo que a cada impressão, a matriz 
afasta-se de sua origem, torna-se um ritual de presença e desaparecimento. Há uma consciência de 
finitude no ato técnico que ecoa a experiência diaspórica: uma matriz que se altera, como memórias 
culturais que se perdem, mas que, ao mesmo tempo, deixam vestígios, resíduos, texturas. A matriz 
perdida se manifesta não apenas na produção das imagens, mas no próprio corpo do artista, que atua 
como mediador entre a materialidade da madeira e a intangibilidade da memória ancestral. Essa 
dimensão performativa reforça o entendimento de que sua obra não busca apenas representar a 
diáspora, mas reinscrevê-la como gesto e processo, onde cada impressão é uma tentativa de retenção 
e, paradoxalmente, de aceitação da perda. Assim, o trabalho de Saul não se limita ao objeto final, mas 
se expande como acontecimento no tempo, uma prática que une técnica, corpo e memória, em que 
o ato de gravar e imprimir se converte em um rito de resistência e reinscrição simbólica. 

 



 

186 
 

 

 Figura 9. À esquerda: Saul Smith. Série Matriz perdida, 2024. Xilogravura,  21cm x  29,7 cm. Fonte: Saul Smith. 
Figura 10. À direita: Saul Smith. Série Matriz perdida, 2024.  Xilogravura,  21cm x  29,7 cm. Fonte: Saul Smith. 

 

  Segundo o artista, o trabalho ainda está em processo, guiado por uma escuta sensível às 
formas e às camadas de sentido entre fachadas arquitetônicas e signos adinkra. Não se trata de buscar 
uma correspondência literal, mas de abrir-se a ressonâncias simbólicas. Inicialmente, surge uma 
harmonia formal entre ornamentos e ideogramas; com o tempo, essa relação se desestabiliza, 
desloca-se e produz sentidos imprevistos, até dissonantes. Essa instabilidade, longe de ser um desvio, 
é parte intrínseca da proposta: operar com a lógica da matriz perdida, onde a irrepetibilidade e a 
transformação contínua são motores do gesto técnico e poético1. 

  Assim como na gravura, em que a matriz se desfaz a cada nova impressão, também o símbolo, 
ao ser arrancado de sua origem fixa, passa a existir de forma fluida, rizomática. Seus significados não 
são estáticos: atualizam-se no tempo, no espaço e no olhar de quem vê. Em vez de uma ancoragem 
definitiva, o que se propõe é um campo de deriva e reinvenção, onde formas e sentidos se cruzam, se 
perdem e se reconstroem, gerando outras possibilidades de leitura e de existência. 

 3.  OUTROS DIÁLOGOS ARTÍSTICOS E O ADINKRA COMO RENASCIMENTO ESTÉTICO DA ARTE AFRO 
BRASILEIRA 

 

                                                           
1 As informações apresentadas neste capítulo foram fornecidas por Saul Smith à autora, entre 2024 e 2025, por 
meio de áudios (material não publicado). 



 

187 
 

Figura 11. Ayrson Heráclito. Divisor III, 2002. Vidro, sal, água e azeite de dendê 220 × 50 × 20 cm. Coleção 
Instituto Inhotim, Brumadinho, MG. Fonte: Catálogo Yorùbáiano, Pinacoteca de São Paulo.   

 

Ayrson Heráclito (1968), artista e professor do Centro de Artes, Humanidades e Letras da 
Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, em sua exposição Yorùbáiano, apresentada na 
Pinacoteca de São Paulo em 2022, constrói uma cartografia sensível da experiência diaspórica africana 
no Brasil. Por meio de três elementos orgânicos, o açúcar, o dendê e a carne de charque, o artista 
elabora uma narrativa que entrelaça memória, violência e resistência. Esses materiais, longe de serem 
apenas referências históricas, operam como dispositivos de ativação sensorial e simbólica, 
condensando os efeitos materiais do processo de escravização e da diáspora forçada. 

  O óleo de dendê, extraído do fruto da palmeira africana conhecida como dendezeiro, planta 
nativa da região oeste do continente africano, chegou ao Brasil junto aos primeiros africanos 
escravizados que desembarcaram na Capitania de Pernambuco. Incorporado à vida cotidiana e ritual, 
esse óleo tornou-se não apenas ingrediente, mas substância simbólica que atravessa o corpo e a 
memória afro-diaspórica. Na exposição Yorùbáiano, conforme observa o curador Marcelo Campos, o 
dendê carrega um campo simbólico que oscila entre o sagrado e o carnal, entre o ritual e o cotidiano. 
Sua presença torna-se meio de inscrição da África no Brasil, não apenas como lembrança, mas como 
matéria viva que impregna corpos, imagens e territórios. 

  O dendê, entretanto, também aponta para tensões mais profundas. Para o artista, ele encarna 
uma fusão impossível: a tentativa de mistura entre azeite (epô) e água salgada (omi iyọ̀), dois 
elementos que, por natureza, não se integram. A partir dessa imagem, Heráclito concebe a instalação 
O Divisor III (figura 11) e constroi um horizonte onde se justapõem, em camadas líquidas, o dendê e a 
água. Essa fronteira, inicialmente intransponível, é levemente rompida: o óleo atravessa a superfície 
e invade, aos poucos, a camada inferior. Esse encontro, entretanto, não é sereno: é um gesto tenso, 
lento, quase doloroso. A travessia simbólica em direção ao pertencimento não se realiza sem fricção: 
exige o enfrentamento de um oceano de dor que ainda reverbera desde o fim oficial da escravidão 
em 1888. As marcas que se formam a partir desse contato lembram sangue. Um sangue vegetal, que 
se insinua, mas não se dissolve, que permanece visível, demarcando a ferida que nunca se fechou por 
completo.  

 

Figura 12,  13 e 14. Rosana Paulino. Assentamento 2,  2013. Instalação: impressão digital sobre tecido, 
desenho, linóleo, costura, bordado. Tecidos, 180 x 68 cm. Fonte: Rosana Paulino. 



 

188 
 

 

  A experiência do deslocamento é constitutiva das subjetividades negras marcadas pela 
diáspora atlântica que moldou e continua a moldar a história do Brasil. Para muitos artistas 
contemporâneos, essa condição de desenraizamento não se expressa apenas como ausência de 
pertencimento, mas como fratura contínua nas referências culturais, genealógicas e simbólicas. É o 
caso de Rosana Paulino, cuja obra frequentemente tensiona os limites entre memória, trauma e 
identidade. 

  Na instalação Assentamento 2 (2013), a artista mobiliza imagens do corpo negro feminino 
como lugar de inscrição da violência histórica. A figura da mulher escravizada, apresentada em 
múltiplas vistas — frente, costas e perfil —, remete diretamente aos registros fotográficos produzidos 
no contexto do racismo científico do século XIX, quando corpos negros eram catalogados, 
objetificados e privados de sua humanidade em nome de uma ciência eugenista. Paulino resgata essa 
iconografia, mas a subverte: em sua obra, o corpo, em escala real, aparece fragmentado, lacerado, 
recosturado com fios visíveis.  O título da instalação, Assentamento, opera em duas direções: evoca 
tanto a ideia de se fixar em um território quanto a de fundar algo: uma cultura, uma história, uma 
possibilidade de existência. As figuras representadas, ainda que atravessadas pela dor e pela 
destruição, não desaparecem; ao contrário, elas resistem e refundam. Mesmo em condição de 
ruptura, são essas presenças negras que “assentam” os alicerces desta nação. Contudo, o processo 
de reconstrução não se dá sem marcas. As costuras expostas revelam que não houve reparo pleno, 
que as feridas continuam abertas. A tentativa de recompor o corpo não encobre a dor: ela a evidencia. 
O que resta, portanto, é a memória encarnada de uma história nacional costurada sobre cicatrizes, 
em que o gesto de refazer também expõe o que jamais poderá ser inteiramente restaurado.  

  A sensação de desconexão torna-se ainda mais aguda diante da impossibilidade de 
reconstruir, de forma integral, uma linhagem genealógica. Tal apagamento é agravado pelo fato de 
que, ao serem forçadamente trazidas para o Brasil e outros territórios das Américas, essas pessoas 
sequer eram reconhecidas como humanas. Reduzidas à condição de mercadoria, foram privadas de 
nome, língua, culto e história. Um dos símbolos mais contundentes dessa ruptura é a chamada “porta 
do não retorno”, localizada na Maison des Esclaves, na ilha de Gorée, a cerca de três quilômetros da 
costa senegalesa (figura 15). Considerada uma das últimas esclaveries preservadas, a casa-museu 
guarda em sua arquitetura a marca do trauma coletivo: ali, uma estreita porta se abre para o Atlântico, 
passagem final antes do exílio, da travessia, do apagamento. 

 

Figura 15. Casa dos Escravos, em Senegal. Ao fundo, a Porta do Não Retorno. Fonte: Terreiro de Griôs. 



 

189 
 

  Na materialidade dessa abertura voltada para o mar, desenha-se o gesto de um adeus sem 
volta. Aqueles que cruzaram essa limiar não foram apenas arrancados de sua terra, mas desalojados 
de seus sistemas de pertencimento, de seus signos de identidade, de suas cosmologias originárias. O 
mar, nessa narrativa, não é rota de navegação, mas abismo. Diante deles, não havia caminho de 
retorno; tampouco uma promessa de futuro. Olhar para trás era impossível, pois o passado havia sido 
sequestrado. Olhar adiante também não oferecia garantias, pois o horizonte estava moldado pela 
violência da desumanização. 

  A travessia atlântica, imposta sob o signo do cativeiro, ultrapassou o deslocamento físico. Ela 
operou como estratégia sistemática de desintegração: apagou línguas, interditou mitologias, silenciou 
epistemes. A “porta do não retorno” encarna esse ponto de ruptura radical, não apenas o fim da terra 
natal, mas o esvaziamento deliberado da memória como herança coletiva. Diante dela, resta não o 
esquecimento, mas a presença persistente da ausência: a matriz cultural arrancada, perdida, e que, 
mesmo assim, ainda pulsa, fragmentada, reconfigurada, mas viva, nas dobras da diáspora. 

  Entre o gesto de assentar-se — ocupar um território estranho, fincar raízes em solo hostil — 
e o ato de assentar — lançar os fundamentos de uma cultura possível — estende-se um intervalo 
denso de experiências, resistências e perdas. Nesse intervalo, inscreve-se o que aqui se compreende 
como matriz perdida: um campo de significações desfeitas, deslocadas, mas nunca inteiramente 
apagadas.  A presença de símbolos adinkra, como o ideograma Sankofa, gravados em portões de casas 
brasileiras por mãos negras escravizadas, revela esse duplo movimento: ao mesmo tempo em que 
assinalam o desterro, o desenraizamento, também denunciam a construção silenciosa de uma 
herança. Mesmo desancorados de seus contextos originais, esses signos encontraram brechas por 
onde seguir existindo. Assentaram-se, não mais como parte de um sistema íntegro, mas como 
sobrevivências discretas, disseminadas nos interstícios urbanos do Brasil. Infiltraram-se nas estruturas 
do cotidiano, nas grades de ferro, nos umbrais das portas, nos detalhes arquitetônicos, como 
inscrições de um saber ancestral que se recusa ao apagamento. São formas de uma presença residual, 
que persiste como sobrevida simbólica em meio às camadas de esquecimento impostas pela história.  

  Assim, os portões estampados com símbolos adinkra, revelam um gesto de reinscrição 
cultural: corpos feridos, mas capazes de suturar sua memória no tecido da cidade. Não se trata de 
uma simples sobrevivência, mas de uma sobre-existência, uma permanência reconfigurada, que 
assenta uma cultura mesmo sob o signo da perda. Os adinkra nos lembram que, embora as matrizes 
tenham sido perdidas ou diluídas, seus fragmentos ainda vibram, insistem e reivindicam espaço no 
presente. Eles assinalam que há um fundamento africano nos alicerces do Brasil, mesmo quando este 
fundamento foi erguido sob a dor e o apagamento. 

  Como destaca Renata Felinto (2022, p. 119-138), a descoberta da origem nobre dos símbolos 
adinkra causou fascínio no campo das artes visuais por reunir, em um só sistema, os princípios 
filosófico e canônico. Mais do que meras formas gráficas, esses símbolos condensam a ciclicidade da 
vida e o pensamento coletivo, articulando o visível e o invisível como dimensões inseparáveis da 
experiência humana. Felinto observa ainda que essas soluções estéticas, carregadas de ensinamentos 
ancestrais, oferecem pistas para novas explorações artísticas e conceituais no mundo afrodiaspórico, 
instaurando um paradigma capaz de deslocar os esquemas visuais eurocentrados. 

  É nesse horizonte que se inscreve o trabalho de Saul Smith, ao reintegrar os ideogramas 
adinkra no território urbano brasileiro e nas matrizes de suas xilogravuras. Sua prática opera como 
um gesto de retomada — uma forma contemporânea de Sankofa — que reinscreve esses signos na 



 

190 
 

paisagem e na memória coletiva. Grades de ferro, portões e fachadas tornam-se suportes de uma 
resistência gráfica que desafia os apagamentos históricos. Ao reunir o fazer técnico da xilogravura e a 
força simbólica dos adinkra, Saul participa desse “renascimento estético” mencionado por Felinto, 
oferecendo um novo modo de existir e de imaginar coletivamente a partir das epistemologias 
africanas e afrodiaspóricas. 

 

REFERÊNCIAS 

ADINKRA: sabedoria em símbolos africanos / organização Elisa Larkin Nascimento, Luiz Carlos Gá. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Cobogó: Ipeafro, 2022. 

CAMPOS, Marcelo et al. Ayrson Heráclito: Yorùbáiano. São Paulo: Pinacoteca do Estado, 2022. 

FELINTO, Renata. Adinkra: o sussurro canônico do ventre do mundo. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin; 
GÁ, Luiz Carlos (orgs.). Adinkra: sabedoria em símbolos africanos. 2. ed. Rio de Janeiro: Cobogó: 
Ipeafro, 2022. 

SONGBE, P. R. A. Estudo de contribuições africanas na arquitetura brasileira: caso do elemento 
arquitetônico “Adinkra” dos povos Akan nas arquiteturas do centro histórico de Belém do Pará. 
Salvador e Suas Cores, Salvador, v. 1, n. 8, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/ssc/article/view/65544.  Acesso: 30 maio 2025. 

SOBRE A AUTORA: 

Rafaela Maria Martins é doutoranda e mestre em Artes Visuais pelo PPGAV-UDESC, na linha de 
pesquisa Teoria e História das Artes Visuais, bolsista do programa Uniedu desde 2021. Atua como 
arte-educadora desde 2014, com experiência nas redes estaduais de São Paulo, Mato Grosso do Sul e 
Santa Catarina. Desenvolve trabalhos em curadoria, mediação cultural e projetos educativos para 
museus e galerias. Pesquisa e publica sobre história da arte e seus desdobramentos.  

rafamariamartins@gmail.com 

https://lattes.cnpq.br/8273534553723241 

https://orcid.org/0009-0003-3576-7754 

 

 

 

 

 

 

 



 

191 
 

FRANTZ FANON E EMICIDA EM DIÁLOGO: VIOLÊNCIA ESTRUTURAL E A PERSISTÊNCIA DO 
COLONIALISMO NA MÚSICA “BOA ESPERANÇA” 

Bruna Andrade Benjamim de Souza 

INTRODUÇÃO 

 

Inicio esse texto questionando como a temática da violência ainda é tão presente nas letras 
de rap? Será que letras como as presentes em “Sobrevivendo no Inferno” (1997) não deixarão de ser 
atuais? Ou a letra de “Boa Esperança”, bem como seu clipe, não farão mais sentido com a realidade 
algum dia? São dezoito anos que separam o álbum e a música citada. Temos algumas mudanças 
significativas de 1997 para o lançamento da música de Emicida em 2015, mas nenhuma delas fez com 
que a temática de violência nas letras de rap desaparecesse. Esse trabalho não é um comparativo 
entre os períodos, ou entre a obra do grupo Racionais Mc’s com a de Emicida, mas os 
questionamentos têm a ver com o que intenciono trazer nesse texto: uma breve discussão sobre a 
violência estrutural que persiste acompanhar corpos negros, perifericos e de trabalhadores 
subalternizados em ambientes elitizados. 

Para isso, me apoio na obra “Os Condenados da Terra” (1968) de Frantz Fanon, principalmente 
no primeiro capítulo intitulado “Da Violência”. Sendo assim, o objetivo deste trabalho é analisar 
brevemente a música “Boa Esperança” (2015) do rapper Emicida dialogando com uma perspectiva 
fanoniana para refletir sobre violência estrutural que se manifesta não apenas pela coerção física, 
mas também pela manipulação psicológica e simbólica das populações colonizadas. Fanon expõe em 
“Os Condenados da Terra” como essa violência estrutural atua para desumanizar os sujeitos, 
internalizando neles sentimentos de inferioridade e submissão, perpetuando assim um ciclo de 
opressão que transcende o domínio direto e impregna na subjetividade dos dominados. A música 
“Boa Esperança” de Emicida e seu videoclipe atualizam a crítica à violência estrutural em contexto 
brasileiro contemporâneo, que possibilitaram um debate ao expor as dimensões raciais e de classe da 
opressão, retratando o assédio moral e sexual sofrido por trabalhadores subalternizados. Sendo uma 
incisiva denúncia contra o racismo e o conservadorismo ascendente no cenário político nacional, “Boa 
Esperança” reafirma a pertinência das discussões levantadas por Fanon evidenciando a persistência 
de estruturas coloniais na sociedade pós-colonial brasileira. 

A proposta desse texto se alinha ao escopo da Jornada ao buscar articular a crítica anticolonial 
na obra de Fanon com expressões culturais da diáspora, especificamente no contexto brasileiro nos 
possibilitando fazer algumas reflexões, como: I) analisar a música “Boa Esperança” sob uma 
perspectiva fanoniana evidenciando as formas de violência estrutural, heranças do colonialismo que 
reforçam dinâmicas de opressão racial e de classe; II) a persistência em operar essas questões sobre 
os corpos e as subjetividades negras.  Essa abordagem responde ao chamado do evento por uma 
decolonialidade combativa (Maldonado-Torres, 2023), comprometida com a denúncia e a 
desestabilização das estruturas que sustentam o racismo sistêmico. Além disso, o trabalho insere-se 
no eixo temático “África e suas conexões com a diáspora” ao demonstrar como os legados do afro-
diaspórico, que nesse caso é a crítica fanoniana, seguem sendo atualizados por artistas negros que, 
por meio da música, constroem narrativas de resistência e reexistência frente às continuidades 
coloniais. Destaco também, que as reflexões aqui colocadas são frutos de conversas, debates e muitas 



 

192 
 

ideias trocadas no âmbito do laboratório AYA, do grupo de estudos e do grupo de pesquisa África e 
suas Diásporas, que coletivamente contribuem para quaisquer trabalhos que desenvolvo. 

Antes de avançar na discussão, gostaria de apresentar, mesmo que de forma sintética, os dois sujeitos 
que coloco em diálogo neste trabalho: Frantz Fanon e Emicida. Esse primeiro, nasceu em 20 de julho 
de 1925, na cidade de Fort-de-France, capital da Martinica, então colônia francesa. Sua trajetória foi 
marcada desde cedo pelo contato com o colonialismo e por experiências que moldariam seu 
pensamento crítico. Durante a Segunda Guerra Mundial, alistou-se como voluntário no exército 
francês e lutou na África do Norte. Após o término da guerra, Fanon mudou-se para a França, onde 
iniciou seus estudos em medicina, especializando-se em psiquiatria. 

Em 1952, casou-se com uma francesa e pouco tempo depois mudou-se para a Argélia, que 
estava sob domínio francês, para trabalhar no Hospital Psiquiátrico de Blida-Joinville. Em 1954, com a 
Revolução Argelina pela independência, passou a tratar combatentes de ambos os lados, mas sua 
proximidade com a realidade argelina e seu posicionamento político o levaram a romper com o 
governo colonial. Em 1956, formalizou essa ruptura na “Carta ao Ministro Residente”, na qual 
denunciava a violência e a opressão do sistema colonial francês. Expulso da Argélia no ano seguinte, 
Fanon estabeleceu-se na Tunísia, onde passou a integrar a Frente de Libertação Nacional (FLN). Atuou 
não apenas como médico, prestando atendimento a revolucionários e formando equipes médicas, 
mas também participando de ações políticas, ministrando palestras e escrevendo sobre o processo 
revolucionário. Em 1960, foi diagnosticado com leucemia e no ano seguinte, publicou “Os Condenados 
da Terra”, obra que é uma das mais influentes reflexões sobre colonialismo, violência e 
descolonização. Fanon faleceu em 6 de dezembro de 1961, em Washington, um ano antes da 
conquista da independência argelina. 

O segundo sujeito é Leandro Roque de Oliveira, mais conhecido por Emicida. Nascido em 17 
de agosto de 1985, na zona norte de São Paulo, cresceu em um território periférico atravessado por 
desigualdades, racismo e violência urbana. Sua infância e juventude foram fortemente influenciadas 
pelo ambiente cultural das periferias paulistas, onde principalmente o rap e o samba estavam 
presentes. O nome “Emicida” surgiu a partir da junção das palavras “MC” e “homicida”, inicialmente 
como uma metáfora para seu estilo lírico considerado “assassino” nas batalhas de rima. A partir da 
década de 2000, destacou-se nas batalhas de improviso, chamando a atenção pela forma que rimava 
e o número de batalhas que ganhava. Em 2009, depois de ter fundado o selo independente 
Laboratório Fantasma, lançou a mixtape “Pra quem já mordeu um cachorro por comida, até que eu 
cheguei longe…”, que colocou de fato na cena do rap nacional.  

Sua obra transita entre o rap, a MPB, o samba e outras sonoridades afro-diaspóricas 
demonstrando como é possível comunicar-se por meio da música, criando representações e novas 
visões que podem auxiliar na compreensão de problemas sociais e raciais. Músicas como Boa 
Esperança (2015), objeto de análise deste trabalho, revelam como a temática da violência, do racismo, 
das desigualdades de classe ainda estão em destaque no rap. O que intenciono nesse breve diálogo 
entre o rapper e o filósofo é justamente apresentar uma possível perspectiva que demonstra a 
atualidade da obra de Fanon e da temática para ser trabalhada no campo da História. 

 Com isso, poderemos criar um breve diálogo entre as perspectivas do rapper com as críticas 
de Fanon, tentando estabelecer reflexões sobre violência estrutural e a persistência do colonialismo. 
Tendo em vista que a temática da violência colonial atravessa toda a reflexão desenvolvida na obra, 
evidenciando os processos de subjugação, invisibilização e desumanização impostos à população 
negra, seja na condição de escravizada ou colonizada. Para Fanon, essa violência assume um papel 
estruturante, carregando um caráter ético e normativo que sustenta e legitima o próprio sistema 
colonial. Acredito que sua obra tem um potencial de compreensão que não conseguirei alcançar neste 
trabalho, entendendo a complexidade de suas reflexões na obra como um todo. Por isso me 



 

193 
 

concentrei brevemente em fazer esse diálogo principalmente com o primeiro capítulo, intitulado “Da 
Violência”. 

  

“SILÊNCIO E CARA NO CHÃO, CONHECE?”, O RELATO DA VIOLÊNCIA NA LETRA “BOA ESPERANÇA” 

A música “Boa Esperança” denuncia a violência estrutural, que juntamente com o impactante 
videoclipe, gerou bastante incômodo com sua estréia prévia ao álbum “Sobre Crianças, Quadris, 
Pesadelos e Lições de Casa…” de 2015. A música foi escrita na volta do rapper do país Madagascar 
após uma imersão não só nesse lugar, mas também em Angola e Cabo Verde. Esse universo constante 
na vida do negro no Brasil é relatado em “Boa Esperança” como um assunto urgente que continua 
presente nas letras de rap, vejamos:  

Por mais que você corra, irmão 

Pra sua guerra vão nem se lixar  

Esse é o X da questão 

 Já viu eles chorar pela cor do orixá?  

E os camburão o que são? 

Negreiros a retraficar 

Favela ainda é senzala, Jão  

Bomba relógio prestes a estourar  

 

Aí  

O tempero do mar foi lágrima de preto  

Papo reto, como esqueletos, de outro dialeto  

Só desafeto, vida de inseto imundo Indenização?  

Fama de vagabundo  

Nação sem teto, Angola, Ketu, Congo, Soweto Acor de Eto, maioria nos gueto  

Monstro sequestro, capta três, rapta  

Violência se adapta, um dia ela volta pr'ocês  

Tipo campo de concentração, prantos em vão  

Quis vida digna, estigma, indignação  

O trabalho liberta, ou não? 

C'essa frase quase que os Nazi varre judeu em extinção  



 

194 
 

Depressão no convés  

Há quanto tempo nóiz se fode e tem que rir depois  

Pique Jackass, mistério tipo Lago Ness, sério és 

Tema da faculdade em que não pode por os pés  

Vocês sabem, eu sei Que até Bin Laden é made in USA  

Tempo doido onde a KKK veste Obey  

Pode olhar num falei? 

(Emicida- Boa Esperança, 2015).  

 

A canção juntamente com videoclipe foi o primeiro single apresentado pelo rapper para 
anunciar o disco que estava por vir. A primeira cena do videoclipe (sendo também a última) mostra 
pessoas fugindo em uma estrada de chão no qual inicia-se o refrão que dá o tom da temática 
questionando “já viu eles chorar pela cor do orixá?” fazendo alusão ao candomblé e ressaltando a 
violência policial com a pergunta retórica “e os camburão o que são?/negreiros a retraficar/favela 
ainda é senzala” para então deixar como aviso a “carta bomba” em “bomba relógio prestes a 
estourar”. Antes dos versos começarem é apresentado apenas com a base instrumental de fundo 
diversos empregados cumprindo suas funções, entre os atores estão Domenica e Jorge Dias, filhos de 
Mano Brown, moradoras da ocupação Mauá no centro de São Paulo e Dona Jacira, mãe do rapper. A 
temática principal do videoclipe além da luta de classes são as empregadas domésticas, assim como 
as moradoras da ocupação e Dona Jacira já exerceram a profissão na vida real.  

Após uma das empregadas sofrer assédio dos convidados da família e ser oprimida pela dona 
da casa por conta disso, as outras empregadas cospem na refeição da família que logo em seguida é 
fornecida pela empregada assediada sem touca, exibindo suas tranças longas e roxas. Ao colocar a 
mãe da jovem que também é empregada na casa, critica-se a herança dessas funções que muitas 
vezes são passadas de gerações em gerações. O tempero do mar como lágrima de preto manifesta-se 
como reflexão do período do tráfico transnacional de carne negra e o pranto dessas pessoas que 
atravessaram o Atlântico.  

Essa denúncia encontra interlocução no pensamento de Frantz Fanon, que em sua obra aponta 
que “a descolonização é sempre um fenômeno violento” (Fanon, 1968, p. 28), e que o sistema colonial 
se sustenta pela imposição de uma violência estrutural que ultrapassa o plano físico para se enraizar 
na subjetividade dos colonizados. Fanon explica que o colonizado é desumanizado por meio de 
“formas estéticas do respeito à ordem” que criam “uma atmosfera de submissão e de deficiência” 
(1968, p. 31), naturalizando a inferiorização e mantendo o ciclo de opressão mesmo quando não há 
mais controle direto. A letra que diz “desafeto, vida de inseto, imundo / Indenização? Fama de 
vagabundo” remete à condição marginalizada e desumanizada descrita por Fanon. A violência aqui 
não é apenas física, mas psicológica e simbólica, uma “violência ontológica” que redefine o ser do 
negro como algo inferior (1968, p. 30).  

A narrativa do clipe, ao mostrar a rebelião das empregadas contra a família elitizada e branca, 
corresponde ao que Fanon chama de momento em que “o colonizado se liberta no e pelo ato da 
violência” (1968, p. 35), ainda que esta violência não seja limitada a uma dimensão física, mas 
constitua também um rompimento simbólico com a lógica colonial. A inversão dos papéis, a ocupação 
do espaço de poder e a afirmação da subjetividade negra, expressada na cena em que os empregados 



 

195 
 

vestem roupas das patroas, simbolizam a criação de um “homem novo”, fruto da descolonização que, 
para Fanon, é uma criação e não mera repetição do passado. 

Além disso, o verso “o tempero do mar foi lágrima de preto” evoca a história do tráfico 
transatlântico de escravizados em consonância com a leitura de Fanon sobre como a descolonização 
não pode ignorar as feridas abertas do colonialismo e sua continuidade simbólica e social (1968, p. 
31). O assédio sendo o estopim para começo da rebelião dos empregados no clipe expõe o que o 
rapper canta ainda nas primeiras linhas como apresentado acima e mais à frente “violência se adapta, 
um dia ela volta pr’ocês”. Ao fazer os convidados e família de refém, os empregados começam a 
amarrar e violentar essas pessoas que estão sentadas. O trabalhador interpretado por Jorge Dias, filho 
de Brown, se aproxima da filha dos senhores para beijá-la, evidenciando que a imagem que o negro 
transmite ao branco não pode ser generalizada ao mesmo tempo que essa cena  como uma metáfora, 
ressaltando o potencial transformador da juventude no combate ao racismo. A vingança apresentada 
no clipe demonstra como a rebelião tinha como objetivo devolver a violência e humilhação que essas 
pessoas subordinadas vivenciam diariamente simbolizando as formas que “há quanto tempo nóiz se 
fode e tem que rir depois pique Jack-ass” e caracterizando a segunda parte dos versos da música: 

 

Aí, nessa equação chata, polícia mata, plow!  

Médico salva? Não! Por que?  

Cor de ladrão 

Desacato invenção, maldosa intenção  

Cabulosa inversão, jornal distorção  

Meu sangue na mão dos radical cristão  

Transcendental questão, não choca opinião  

Silêncio e cara no chão, conhece?  

Perseguição se esquece?  

Tanta agressão enlouquece  

Vence o Datena, com luto e audiência 

Cura baixa escolaridade com auto de resistência 

Pois na era cyber, 'cês vai ler  

Os livro que roubou nosso passado igual Alzheimer, e vai ver  

Que eu faço igual Burkina Faso 

Nóis quer ser dono do circo  

Cansamos da vida de palhaço  

É tipo Moisés e os hebreus, pés no breu  

Onde o inimigo é quem decide quando ofendeu ('Cê é loco meu)  

No veneno igual água e sódio 



 

196 
 

Aguarde cenas no próximo episódio  

'Cês diz que nosso pau é grande 

Espera até ver nosso ódio  

(Emicida- Boa Esperança, 2015) 

 

As últimas cenas do clipe aparecem os empregados vestindo outras roupas referenciando uma 
estética que nos faz refletir sobre os trajes que pessoas têm que vestir durante horário de trabalho e 
como isso demarcar o lugar que elas ocupam. Os reféns totalmente desestabilizados com a atitude 
dos empregados, roupas sendo incendiadas e a jovem negra que antes foi assediada e humilhada pela 
patroa, montando nela, animalizando-a fazendo alusão a uma foto datada do século XIX no qual uma 
escrava negra serve de “cavalinho” para uma criança branca. A violência contra os senhores 
apresentada no clipe indica a inversão de papéis das violências sofridas pela população negra da qual 
o enunciador ressalta essa “equação chata, polícia mata, plow/médico salva? Não! por que? Cor de 
ladrão” em uma “transcendental questão” que infelizmente ainda não choca as opiniões vencendo o 
“Datena com luto e audiência”. Além da denúncia do apagamento da cultura negra através dos livros 
que “roubou nosso passado igual alzheimer”, crítica também feita na letra de “Mufete”, do mesmo 
disco. As violências apresentadas na letra são especificadas trazendo a reflexão de suas diversas 
formas que são necessárias para entendermos seus efeitos. Não por acaso o enunciador ressalta a 
violência psicológica em “perseguição se esquece? tanta agressão enlouquece”, a violência 
epistemológica aparece mais uma vez nessa letra com o verso “tema da faculdade em que não pode 
pôr os pés” ou ainda “cura baixa escolaridade com auto de resistência”.  

A vingança apresentada no clipe demonstra como a rebelião tinha como objetivo devolver a 
violência e humilhação que essas pessoas subordinadas vivenciam diariamente simbolizando as 
formas que “há quanto tempo nóiz se fode e tem que rir depois pique Jack-ass” e caracterizando a 
segunda parte dos versos da música: “nóiz quer ser dono do circo/cansamos da vida de palhaço” no 
qual é sempre “o inimigo é quem decide quando ofendeu”. O assédio ao homem negro através da 
hiperssexualização fecha os versos cutucando mais uma questão incomoda para os brancos: “aguarde 
cenas no próximo episódio/cês diz que nosso pau é grande/espera até ver nosso ódio!”. Anterior a 
última cena da fuga, que é também a cena inicial, a mansão está em chamas com quatro pessoas no 
topo dela, cada uma com uma toalha compondo a palavra “nóiz” simbolizando os tantos “nóiz” que 
já debatemos no segundo capítulo que perpassam as canções do rapper e mais uma vez, torna–se 
importante para simbolizar a coletividade. 
 O rapper em entrevista à Carta Capital evidencia as inquietações levantadas com o clipe, que 
acabam demonstrando como as lutas de pessoas negras se renovam ao longo dos anos e tornam por 
exemplo, as músicas do Racionais extremamente atuais, visto que, ao renovar o discurso batendo em 
uma tecla que causa tanto incômodo percebe-se como “Boa Esperança” toca em assuntos tão 
“delicados” para pessoas brancas de forma tão explícita:  

 

Esse confronto, esse conflito que tá acontecendo nesse momento… por que num prazo 
de pouco mais de uma década houve um salto nas pessoas que se declaram negras e 
pardas? Porque essas pessoas passaram a entender que a etnia delas não é um 
problema, não é um impedimento para aquelas frequentem um ambiente. O ambiente 
universitário, o ambiente profissional, um ambiente de representação política. É uma 
luta, é a luta que foi do João Cândido, é a luta que foi do Abdias do Nascimento, é a 
luta que a luta do Racionais e a luta que a luta do Emicida, porque é importante o que 
a gente fala. Tudo isso são teclas que a gente vai batendo e vai continuar batendo 



 

197 
 

para que cada vez mais essa informação chegue, as pessoas têm coragem de falar, de 
se posicionar, de denunciar, até que a gente chegue no dia em que nenhum de nós 
tem que se preocupar com isso, que é algo que eu acredito que eu não vou ver. Mas 
talvez a filha da minha filha. Eu acho que isso bate intenso no Brasil de hoje, 
curiosamente tudo foi escrito antes mas infelizmente como é uma coisa que se repete 
então parece que “O Homem na Estrada” do Racionais é atual e é atual infelizmente. 
(EMICIDA, 2015, grifo meu).  

 

Os nomes destacados por Emicida apresentam uma continuidade na luta negra e no debate 
racial. O líder da Revolta da Chibata conhecido também por “Almirante Negro” lutou pela igualdade 
de direitos na marinha no começo do século passado bem como o fim dos castigos com chibatas 
(herança da escravidão). Abdias do Nascimento em seus escritos sobre o genocidio da população 
negra no Brasil, apresenta estatisticamente os apagamentos dessa população ao longo da história 
como estratégia desse genocídio: “Essas estatísticas demonstram não apenas o declínio, em números 
de negros; elas refletem fato mais grave: o ideal de embranquecimento infundido sutilmente à 
população afro- brasileira, por um lado; e de outra parte, o poder coativo nas mãos das classes 
dirigentes (brancas) manipulado como instrumento capaz de conceder ou negar ao descendente 
africano acesso e mobilidade às posições sociopolíticas e econômicas” (NASCIMENTO, 2016, p.76-77). 

Conceder ou negar acesso aos afro-brasileiros como aponta Abdias, pode ser articulado com 
“Homem na Estrada” e “Boa Esperança” demonstrando várias facetas do racismo estrutural que faz o 
negro sangrar sua humanidade. A exclusão e marginalização da população negra é construída a fim 
de que os acessos sócio políticos e econômicos à luz do racismo tornem-se cada vez mais restritos 

Ao expressar sua visão sobre a desigualdade racial através dos serviços subalternizados, a 
metáfora usada na fala do rapper transmite a ideia de que a sociedade brasileira só alcançará certo 
desenvolvimento social quando as pessoas notarem que fazer tarefas domésticas não diminui sua 
humanidade. O Brasil de “Boa Esperança” está conectado intrinsecamente à herança escravocrata 
que mantém as classes trabalhadoras dominadas por funções sociais predominantemente exercidas 
por pessoas pretas e pardas. 

Ao cantar sobre a luta histórica contra o racismo, Emicida nos possibilita compreender por meio 
de suas narrativas como essas batalhas ainda estão presentes no cotidiano de pessoas negras, 
principalmente periféricas. Dessa forma, “Boa Esperança” dialoga com o pensamento de Fanon ao 
denunciar a violência múltipla da colonialidade brasileira, evidenciando a necessidade da violência 
simbólica como forma de resistência e reconstrução social. Emicida oferece uma voz que se recusa à 
submissão, afirmando a descolonização como processo de uma nova forma total de enxergar os 
sujeitos, um sujeito que reivindica sua humanidade integral em meio às feridas coloniais ainda 
abertas. 

 

 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A partir do breve diálogo entre a música “Boa Esperança” e o pensamento de Frantz Fanon, fica 
evidente que a denúncia poética e visual de Emicida revela como essa violência não se restringe ao 
campo físico, mas invade a subjetividade e as relações cotidianas, reafirmando a necessidade de uma 
descolonização que ultrapasse a esfera política e abarque a criação de novas formas de existência e 
reconhecimento para os sujeitos negros. Esse processo implica um enfrentamento direto às 
estruturas simbólicas que sustentam a desigualdade e a exclusão, reafirmando a potência da cultura 
negra como instrumento de resistência e reexistência. 



 

198 
 

Assim, “Boa Esperança” não apenas expõe as múltiplas dimensões do racismo e da opressão, 
mas também projeta uma possibilidade de transformação que dialoga com a proposta fanoniana de 
descolonização do sujeito. A música e o videoclipe atuam como catalisadores de uma consciência 
crítica que convida os ouvintes a refletir sobre as condições de pessoas subalternizadas, assumindo a 
urgência de um projeto emancipatório que dê voz e lugar à população negra. Em última instância, o 
breve texto reafirma que a luta anticolonial e antirracista, mesmo permeada pela violência, é também 
um caminho de reinvenção cultural, importante para a construção decolonial que permeia os corpos, 
a subjetividade e a “entrega completa da situação colonial”, ou seja, “a sua definição pode encontrar-
se, se quer descrevê-la com precisão, na frase bem conhecida: os últimos serão os primeiros” (Fanon, 
1968, p 35). 

 

REFERÊNCIAS 

Carta Capital. Emicida: “Meus antepassados acorrentados me motivam”. 27.10.2015. Disponível em: 
<Emicida: "Meus antepassados acorrentados me motivam" - YouTube>. Acesso em: 03 ago. 2025. 

Emicida. Boa Esperança. 2015. Disponível em: <Emicida - Boa Esperança (Videoclipe Oficial) - 
YouTube> . Acesso em: 03 ago. 2025. 

Fanon, Frantz. Os Condenados da Terra. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira S.A, 1968. In: 
AFROCENTRICIDADE. Disponível em: https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-
content/uploads/2012/06/os-condenados-da-terra-frantz-fanon.pdf. Acesso em: 04 ago. 2025. 

Mortari, C.; Morais de Assunção, M. F.; Tombini Wittman, L.; Cristina Da Silva Anizio Cassiano, T. 
Colonialidad y decolonialidad combativa: Entrevista con Nelson Maldonado-Torres. Revista de Teoria 
da História, Goiânia, v. 26, n. 2, p. 141–164, 2023. Disponível em: 
https://revistas.ufg.br/teoria/article/view/78165. Acesso em: 03  ago. 2025. 

Nascimento, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. São 
Paulo: Perspectiva, 2016. 

Souza, Bruna Andrade Benjamim de. As identidades na música de Emicida: história, poesia e 
comunidade. 2023. 150 p. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal de Santa 
Catarina, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em História, 
Florianópolis, 2023. 

 

SOBRE O/A/X AUTOR/A/X: 

Bruna Andrade Benjamim de Souza, doutoranda no Programa de Pós-Graduação em História - 
PPGH/UDESC. Bolsista pela Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 
– CAPES. Integrante do Laboratório de Estudos Pós-coloniais e Decoloniais - AYA/ UDESC/ FAED. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0043619817547445. Email: bruandrade1103@gmail.com 

 



 

199 
 

 

 

 

 

 


